
 

   

[DE - EN - ES - FR - IT]

 

DICASTERE POUR LA DOCTRINE DE LA FOI
DICASTERE POUR LA CULTURE ET L’ÉDUCATION

 

ANTIQUA ET NOVA

Note sur les relations entre l’intelligence artificielle et l’intelligence humaine

 

 

I. Introduction

1. Avec une sagesse à la fois ancienne et nouvelle (cf. Mt 13,52), nous sommes appelés à considérer
les défis et les opportunités d’aujourd’hui posés par les connaissances scientifiques et technologiques,
en particulier le développement récent de l’intelligence artificielle (IA). La tradition chrétienne
considère le don de l’intelligence comme un aspect essentiel de la création de l’être humain « à
l’image de Dieu » (Gn 1,27). À partir d’une vision intégrale de la personne et de l’appréciation de
l’appel à « cultiver » la terre et à en « prendre soin » (cf. Gn 2, 15), l’Église souligne que ce don
devrait s’exprimer par un usage responsable de la rationalité et de la capacité technique au service du
monde créé.

2. L’Église encourage les progrès de la science, de la technologie, des arts et de toute autre entreprise
humaine, les considérant comme faisant partie de « la collaboration de l’homme et de la femme avec
Dieu dans le perfectionnement de la création visible »[1]. Comme l’affirme le Siracide, Dieu « a
donné la science aux hommes pour être glorifié dans ses merveilles » (Sir 38:6). Les capacités et la
créativité de l’être humain viennent de Lui et, lorsqu’elles sont utilisées à bon escient, Lui rendent
gloire en tant que reflet de Sa sagesse et de Sa bonté. Par conséquent, lorsque nous nous demandons ce
que signifie « être humain », nous ne pouvons pas exclure la prise en compte de nos capacités
scientifiques et technologiques.

3. C’est dans cette perspective que cette note aborde les questions anthropologiques et éthiques
soulevées par l’IA, questions d’autant plus pertinentes que l’un des objectifs de cette technologie est
d’imiter l’intelligence humaine qui l’a conçue. Par exemple, contrairement à de nombreuses autres
créations humaines, l’IA peut être entraînée sur les produits de l’ingéniosité humaine et générer ainsi
de nouveaux « artefacts » avec un niveau de rapidité et de compétence qui égale ou dépasse souvent
les capacités humaines, comme la génération de textes ou d’images impossibles à distinguer des
compositions humaines, ce qui soulève des préoccupations quant à son influence possible sur la crise
croissante de la vérité dans le débat public. De plus, comme cette technologie est conçue pour
apprendre et adopter certains choix de manière autonome, en s’adaptant à de nouvelles situations et en
apportant des solutions non prévues par ses programmeurs, d’importants problèmes de responsabilité
éthique et de sécurité se posent, avec des répercussions plus larges sur la société dans son ensemble.
Cette nouvelle situation amène l’humanité à s’interroger sur son identité et son rôle dans le monde.



4. Dans l’ensemble, il existe un large consensus sur le fait que l’IA marque une nouvelle phase
importante dans la relation de l’humanité avec la technologie, au cœur de ce que le pape François a
décrit comme un « changement d’époque »[2]. Son influence se fait sentir à l’échelle mondiale dans
un large éventail de domaines, notamment les relations interpersonnelles, l’éducation, le travail, les
arts, les soins de santé, le droit, la guerre et les relations internationales. Alors que l’IA continue de
progresser rapidement vers des sommets encore plus élevés, il est d’une importance cruciale
d’examiner ses implications anthropologiques et éthiques. Il s’agit non seulement d’atténuer les
risques et de prévenir les dommages, mais aussi de veiller à ce que ses applications soient orientées
vers la promotion du progrès humain et du bien commun.

5. Afin de contribuer positivement au discernement sur l’IA, en réponse à l’appel du Pape François
pour une nouvelle « sagesse du cœur »[3], l’Église offre son expérience à travers les réflexions de
cette Note qui se concentrent sur les sphères anthropologiques et éthiques. Engagée dans un rôle actif
au sein du débat général sur ces questions, elle exhorte ceux qui ont la tâche de transmettre la foi
(parents, enseignants, pasteurs et évêques) à se consacrer avec soin et attention à cette question
urgente. Bien qu’il leur soit particulièrement destiné, ce document se veut également accessible à un
public plus large, à savoir ceux qui partagent le besoin d’un développement scientifique et
technologique au service de l’individu et du bien commun[4].

6. À cette fin, nous distinguerons tout d’abord le concept d’« intelligence » en ce qui concerne l’IA et
les êtres humains. Dans un premier temps, la perspective chrétienne sur l’intelligence humaine est
envisagée, offrant un cadre général de réflexion basé sur la tradition philosophique et théologique de
l’Église. Quelques lignes directrices sont ensuite proposées, dans le but d’assurer que le
développement et l’utilisation de l’IA respectent la dignité humaine et favorisent le développement
intégral de la personne et de la société.

II. Qu’est-ce que l’intelligence artificielle ?

7. Le concept d’intelligence dans l’IA a évolué au fil du temps, rassemblant une multitude d’idées
issues de diverses disciplines. Bien que ses racines remontent à plusieurs siècles, un moment
important de cette évolution s’est produit en 1956, lorsque l’informaticien américain John McCarthy a
organisé une conférence d’été à l’université de Dartmouth pour aborder le problème de l’« intelligence
artificielle », défini comme « le fait de rendre une machine capable de présenter un comportement qui
serait qualifié d’intelligent si un être humain le produisait »[5]. La conférence a lancé un programme
de recherche visant à utiliser des machines capables d’effectuer des tâches typiquement associées à
l’intelligence humaine et à un comportement intelligent.

8. Depuis lors, la recherche dans ce domaine a progressé rapidement, conduisant au développement de
systèmes complexes capables d’accomplir des tâches très sophistiquées[6]. Ces systèmes dits « d’IA
étroite » sont généralement conçus pour exécuter des tâches limitées et spécifiques, telles que la
traduction d’une langue à une autre, la prévision de l’évolution d’une tempête, la classification
d’images, l’apport de réponses à des questions ou la génération d’images à la demande de l’utilisateur.
Bien qu’il existe encore une grande variété de définitions de l’« intelligence » dans le domaine des
études sur l’IA, la plupart des systèmes contemporains, en particulier ceux qui utilisent l’apprentissage
automatique, s’appuient sur l’inférence statistique plutôt que sur la déduction logique. En analysant de
vastes ensembles de données dans le but d’y déceler des schémas, l’IA peut « prédire »[7] leurs effets
et proposer de nouvelles pistes de recherche, imitant ainsi certains processus cognitifs typiques de la
capacité humaine à résoudre des problèmes. Cela a été rendu possible par les progrès de la technologie
informatique (tels que les réseaux neuronaux, l’apprentissage automatique non supervisé et les
algorithmes évolutionnaires) ainsi que par les innovations en matière d’équipement (telles que les
processeurs spécialisés). Ces technologies permettent aux systèmes d’IA de répondre à différents types
de stimuli provenant des humains, de s’adapter à de nouvelles situations et même de proposer des
solutions inédites non prévues par les programmeurs initiaux[8].



9. En raison de ces progrès rapides, de nombreuses tâches autrefois exclusivement humaines sont
aujourd’hui confiées à l’IA. Ces systèmes peuvent compléter, voire remplacer les capacités humaines
dans de nombreux domaines, en particulier dans des tâches spécialisées telles que l’analyse de
données, la reconnaissance d’images et le diagnostic médical. Bien que chaque application « étroite »
de l’IA soit calibrée pour une tâche spécifique, de nombreux chercheurs espèrent parvenir à ce que
l’on appelle « l’intelligence artificielle générale » (AGI), c’est-à-dire un système unique qui,
fonctionnant dans tous les domaines cognitifs, serait capable d’effectuer toute tâche à la portée de
l’esprit humain. Certains affirment qu’une telle IA pourrait un jour atteindre le stade de la
« superintelligence », dépassant les capacités intellectuelles humaines, ou contribuer à la
« superlongévité » grâce aux progrès de la biotechnologie. D’autres craignent que ces possibilités,
aussi hypothétiques soient-elles, n’éclipsent un jour la personne humaine elle-même, tandis que
d’autres encore se réjouissent de cette possible transformation[9].

10. Au fondement de ces points de vue comme de beaucoup d’autres sur ce sujet, il y a le postulat que
le mot « intelligence » est à employer par référence à l’intelligence humaine tout comme à l’IA.
Toutefois, cela ne semble pas refléter la portée réelle du concept. Dans le cas de l’être humain, en
effet, l’intelligence est une faculté relative à la personne dans son intégralité, tandis que, dans celui de
l’IA, elle est comprise dans un sens fonctionnel, en présupposant souvent que les activités propres à
l’esprit humain peuvent se décomposer en étapes digitalisées, de manière telle que même les machines
puissent les copier[10].

11. Cette perspective fonctionnelle est illustrée par le test de Turing, selon lequel une machine est
considérée comme « intelligente » si une personne est incapable de distinguer son comportement de
celui d’un autre être humain[11]. En particulier, dans ce contexte, le mot « comportement » se réfère à
des tâches intellectuelles spécifiques, sans prendre en compte toute l’étendue de l’expérience humaine,
qui comprend à la fois les capacités d’abstraction et les émotions, la créativité, le sens esthétique,
moral et religieux, ni toute la variété des manifestations dont l’esprit humain est capable. Par
conséquent, dans le cas de l’IA, l’« intelligence » d’un système est évaluée, de manière
méthodologique mais aussi réductionniste, sur la base de sa capacité à produire des réponses
appropriées, c’est-à-dire celles qui sont associées à l’intellect humain, quelle que soit la manière dont
ces réponses sont générées.

12. Ses caractéristiques avancées confèrent à l’IA des capacités sophistiquées d’exécution de tâches,
mais pas la capacité de penser[12]. Cette distinction est d’une importance décisive, car la manière dont
l’« intelligence » est définie délimite inévitablement la compréhension de la relation entre la pensée
humaine et cette technologie[13]. Pour ce faire, il convient de rappeler que la richesse de la tradition
philosophique et de la théologie chrétienne offre une vision plus profonde et plus complète de
l’intelligence, qui est à son tour au cœur de l’enseignement de l’Église sur la nature, la dignité et la
vocation de la personne humaine[14].

III.  L’intelligence dans la tradition philosophique et théologique

La rationalité

13. Depuis l’aube de la réflexion de l’humanité sur elle-même, l’esprit a joué un rôle central dans la
compréhension de ce que signifie être « humain ». Aristote a observé que « tous les êtres humains
tendent par nature à la connaissance »[15]. Cette connaissance humaine, avec sa capacité d’abstraction
qui permet de saisir la nature et le sens des choses, les distingue du monde animal[16]. La nature
exacte de l’intelligence a fait l’objet de recherches de la part de philosophes, de théologiens et de
psychologues, qui ont également examiné comment l’être humain comprend le monde et en fait partie,
tout en y occupant une place particulière. Grâce à ces recherches, la tradition chrétienne en est venue à
comprendre la personne comme un être composé d’un corps et d’une âme, à la fois profondément lié à
ce monde et s’étendant au-delà[17].

14. Dans la tradition classique, le concept d’intelligence est souvent décliné dans les termes



complémentaires de « raison » (ratio) et d’« intellect » (intellectus). Il ne s’agit pas de facultés
distinctes, mais, comme l’explique saint Thomas d’Aquin, de deux modes d’opération de la même
intelligence : « Le terme intellect dérive de la pénétration intime de la vérité ; tandis que la raison
dérive de la recherche et du processus discursif »[18]. Cette description concise permet de mettre en
évidence les deux prérogatives fondamentales et complémentaires de l’intelligence humaine :
l’intellectus se réfère à l’intuition de la vérité, c’est-à-dire à sa saisie avec les « yeux » de l’esprit, qui
précède et fonde l’argumentation elle-même, tandis que la ratio se rapporte au raisonnement
proprement dit, c’est-à-dire au processus discursif et analytique qui conduit au jugement. Ensemble,
intellect et raison constituent les deux faces de l’acte unique d’intelligere, « opération de l’homme en
tant qu’homme »[19].

15. Présenter l’être humain comme un être « rationnel », ce n’est pas le réduire à un mode de pensée
spécifique ; c’est plutôt reconnaître que la capacité de compréhension intellectuelle de la réalité
façonne et imprègne toutes ses activités[20], constituant d’ailleurs, exercée en bien ou en mal, un
aspect intrinsèque de la nature humaine. En ce sens, le mot « rationnel » englobe en fait toutes les
capacités de l’être humain : aussi bien celle de connaître et de comprendre que celle de vouloir,
d’aimer, de choisir, de désirer. Le terme « rationnel » comprend donc également toutes les capacités
corporelles intimement liées à celles mentionnées ci-dessus »[21]. Une perspective aussi large met en
évidence la façon dont la rationalité est intégrée dans la personne humaine, créée à « l’image de
Dieu », d’une manière qui élève, façonne et transforme à la fois sa volonté et ses actions[22].

Incarnation

16. La pensée chrétienne considère les facultés intellectuelles dans le cadre d’une anthropologie
intégrale qui conçoit l’être humain comme un être essentiellement incarné. Dans la personne humaine,
l’esprit et la matière « ne sont pas deux natures unies, mais leur union forme une unique nature »[23].
En d’autres termes, l’âme n’est pas la « partie » immatérielle de la personne contenue dans le corps,
de même que le corps n’est pas l’enveloppe extérieure d’un « noyau » subtil et intangible, mais c’est
l’être humain tout entier qui est, en même temps, matériel et spirituel. Cette façon de penser reflète
l’enseignement de la Sainte Écriture, qui considère la personne humaine comme un être qui vit ses
relations avec Dieu et avec les autres, et donc sa dimension purement spirituelle, à l’intérieur et à
travers cette existence corporelle[24]. Le sens profond de cette condition est éclairé par le mystère de
l’Incarnation, grâce auquel Dieu lui-même a pris notre chair, qui « a été élevée, en nous aussi, à une
dignité sublime »[25].

17. Bien que profondément enracinée dans une existence corporelle, la personne humaine transcende
le monde matériel grâce à son âme, qui « se trouve pour ainsi dire à l’horizon de l’éternité et du
temps »[26]. C’est à elle qu’appartiennent la capacité de transcendance de l’intellect et la possession
du libre arbitre, pour lesquels l’être humain « participe à la lumière de l’intelligence divine »[27].
Malgré cela, l’esprit humain ne met pas en œuvre son mode normal de connaissance sans le corps[28].
Ainsi, les capacités intellectuelles de l’être humain font partie intégrante d’une anthropologie qui
reconnaît qu’il est une « unité d’âme et de corps »[29]. D’autres aspects de ce point de vue seront
développés dans ce qui suit.

Relationalité

18. Les êtres humains sont « ordonnés par leur nature même à la communion interpersonnelle »[30],
ayant la capacité de se connaître, de se donner par amour et d’entrer en communion avec les autres.
Par conséquent, l’intelligence humaine n’est pas une faculté isolée, mais s’exerce dans les relations,
trouvant sa pleine expression dans le dialogue, la collaboration et la solidarité. Nous apprenons avec
les autres, nous apprenons par les autres.

19. L’orientation relationnelle de la personne humaine se fonde en définitive sur le don éternel du Dieu
trinitaire, dont l’amour se révèle à la fois dans la création et dans la rédemption[31]. La personne est
appelée « à partager, dans la connaissance et l’amour, la vie de Dieu »[32].



20. Un tel appel à la communion avec Dieu est nécessairement lié à un appel à la communion avec les
autres. L’amour de Dieu ne peut être séparé de l’amour du prochain (cf. 1 Jn 4,20 ; Mt 22,37-39). En
vertu de la grâce de partager la vie de Dieu, les chrétiens deviennent également des imitateurs du don
débordant du Christ (cf. 2 Co 9,8-11 ; Ep 5,1-2) en suivant son commandement : « Comme je vous ai
aimés, aimez-vous les uns les autres » (Jn 13,34)[33]. L’amour et le service, faisant écho à la vie
divine intime de don de soi, transcendent l’intérêt personnel pour répondre plus pleinement à la
vocation humaine (cf. 1Jn 2,9). L’engagement à prendre soin les uns des autres est encore plus sublime
que le fait de savoir beaucoup de choses, car même si « je connaissais tous les mystères et si j’avais
toute la science [...], sans la charité, je ne serais rien » (1 Co 13,2).

La relation avec la vérité

21. L’intelligence humaine est en définitive un « don de Dieu fait pour percevoir la vérité »[34]. Au
double sens d’intellectus-ratio, elle permet à la personne d’accéder aux réalités qui dépassent la
simple expérience sensorielle ou l’utilité, car « le désir de vérité appartient à la nature même de
l’homme. C’est une propriété native de sa raison que de s’interroger sur le pourquoi des choses »[35].
En dépassant les limites des données empiriques, l’intelligence humaine « peut conquérir la réalité
intelligible avec une véritable certitude »[36]. Même si la réalité n’est que partiellement connue, « le
désir de vérité pousse [...] la raison à aller toujours plus loin ; elle est même comme submergée par la
réalisation de sa capacité toujours plus grande pour ce qu’elle atteint »[37]. Bien que la Vérité en elle-
même dépasse les limites de l’intellect humain, celui-ci est néanmoins irrésistiblement attiré par
elle[38], et poussé par cette attirance, l’être humain est amené à rechercher « une vérité plus
profonde »[39].

22. Cette tension innée dans la recherche de la vérité se manifeste de façon particulière dans les
capacités typiquement humaines de compréhension sémantique et de production créative[40], grâce
auxquelles cette recherche se réalise « d’une manière conforme à la dignité de la personne humaine et
à sa nature sociale »[41]. En outre, une orientation stable vers la vérité est essentielle pour que la
charité soit authentique et universelle[42].

23. La recherche de la vérité atteint sa plus haute expression dans l’ouverture aux réalités qui
[43]transcendent le monde physique et créé. En Dieu, toutes les vérités trouvent leur sens le plus élevé
et le plus originel[44]. Se confier à Dieu est un « moment de choix fondamental, dans lequel toute la
personne est impliquée »[45]. De cette façon, la personne devient en plénitude ce qu’elle est appelée à
être : « L’intelligence et la volonté exercent au maximum leur nature spirituelle pour permettre au
sujet d’accomplir un acte dans lequel la liberté personnelle est vécue en plénitude ».

Garde du monde

24. La foi chrétienne considère la création comme un acte libre du Dieu trinitaire qui, comme
l’explique saint Bonaventure de Bagnoregio, crée « non pour accroître sa propre gloire, mais pour la
manifester et la communiquer »[46]. Puisque Dieu crée selon sa sagesse (cf. Sg 9,9 ; Jr 10,12), le
monde créé est imprégné d’un ordre intrinsèque qui reflète son dessein (cf. Gn 1 ; Dn 2,21-22 ; Is
45,18 ; Ps 74,12-17 ; 104)[47], au sein duquel il a appelé les êtres humains à assumer un rôle
particulier : celui de cultiver et de prendre soin du monde[48].

25. Façonné par l’Artisan divin, l’être humain vit son identité d’être à l’image de Dieu en « gardant »
et en « cultivant » (cf. Gn 2,15) la création, en exerçant son intelligence et son habileté pour l’assister
et la faire se développer selon le dessein du Père[49]. En cela, l’intelligence humaine reflète
l’Intelligence divine qui a créé toutes choses (cf. Gn 1-2 ; Jn 1)[50], les soutient continuellement et les
conduit à leur fin ultime en Lui[51]. En outre, les êtres humains sont appelés à développer leurs
capacités dans le domaine de la science et de la technologie parce qu’en elles, Dieu est glorifié (cf. Sir
38,6). Par conséquent, dans une juste relation avec la création, d’une part, les êtres humains emploient
leur intelligence et leur habileté pour coopérer avec Dieu en guidant la création vers le but auquel Il l’a
appelée[52], tandis que, d’autre part, le monde lui-même, comme l’observe saint Bonaventure, aide



l’esprit humain à « s’élever graduellement, comme par les différents degrés d’une échelle, jusqu’au
principe le plus élevé qu’est Dieu »[53].

Une compréhension intégrale de l’intelligence humaine

26. Dans ce contexte, l’intelligence humaine apparaît plus clairement comme une faculté qui fait partie
intégrante de la manière dont la personne entière s’engage dans la réalité. L’engagement authentique
exige d’embrasser toute l’étendue de l’être : spirituel, cognitif, incarné et relationnel.

27. Cet intérêt pour la réalité se manifeste de diverses manières, car chaque personne, dans son
caractère unique aux multiples facettes[54], cherche à comprendre le monde, entre en relation avec les
autres, résout des problèmes, exprime sa créativité et recherche un bien-être intégral grâce à la
synergie des différentes dimensions de l’intelligence[55]. Cela implique des capacités logiques et
linguistiques, mais peut également inclure d’autres façons d’interagir avec la réalité. Pensez au travail
de l’artisan, qui « doit être capable de discerner dans la matière inerte une forme particulière que les
autres ne peuvent pas reconnaître »[56] et de la mettre en lumière grâce à son intuition et à son
habileté. Les peuples indigènes qui vivent près de la terre possèdent souvent un sens profond de la
nature et de ses cycles[57]. De même, l’ami qui sait trouver le mot juste, ou la personne qui sait bien
gérer les relations humaines, illustrent une intelligence qui est « le fruit de la réflexion, du dialogue et
de la rencontre généreuse entre les personnes »[58]. Comme le fait remarquer le pape François, « à
l’ère de l’intelligence artificielle, nous ne pouvons pas oublier que la poésie et l’amour sont
nécessaires pour sauver l’humain »[59].

28. Au cœur de la vision chrétienne de l’intelligence se trouve l’intégration de la vérité dans la vie
morale et spirituelle de la personne, orientant ses actions à la lumière de la bonté et de la vérité de
Dieu. Selon son dessein, l’intelligence entendue au sens plein comprend aussi la possibilité de
savourer ce qui est vrai, bon et beau, et l’on peut donc dire, comme le poète français du XXe siècle
Paul Claudel, que « l’intelligence n’est rien sans la délectation »[60]. Même Dante Alighieri, lorsqu’il
atteint le plus haut des cieux au Paradis, peut témoigner que le point culminant de ce plaisir
intellectuel se trouve dans « Luce intellettüal, piena d’amore ; / amor di vero ben, pien di letizia ; /
letizia che trascende ogne dolzore »[61].

29. Une conception correcte de l’intelligence humaine ne peut donc pas être réduite à la simple
acquisition de faits ou à la capacité d’accomplir certaines tâches spécifiques ; elle implique au
contraire l’ouverture de la personne aux questions ultimes de la vie et reflète une orientation vers le
Vrai et le Bien[62]. Expression de l’image divine dans la personne, l’intelligence est capable d’accéder
à la totalité de l’être, c’est-à-dire de considérer l’existence dans sa globalité qui ne s’épuise pas dans
ce qui est mesurable, et de saisir ainsi le sens de ce qu’elle est parvenue à comprendre. Pour les
croyants, cette capacité implique, d’une manière particulière, la possibilité de croître dans la
connaissance des mystères de Dieu à travers l’approfondissement rationnel des vérités révélées
(intellectus fidei)[63]. La véritable intelligentia est façonnée par l’amour divin, qui « a été répandu
dans nos cœurs par l’Esprit Saint » (Rm 5,5). Il s’ensuit que l’intelligence humaine possède une
dimension contemplative essentielle, c’est-à-dire une ouverture désintéressée à ce qui est Vrai, Bon et
Beau au-delà de toute utilité particulière.

Limites de l’IA

30. À la lumière de ce qui précède, les différences entre l’intelligence humaine et les systèmes d’IA
actuels semblent évidentes. Bien qu’il s’agisse d’une réalisation technologique extraordinaire capable
d’imiter certaines opérations associées à la rationalité, l’IA ne fonctionne qu’en effectuant des tâches,
en atteignant des objectifs ou en prenant des décisions basées sur des données quantitatives et une
logique informatique. Grâce à son pouvoir d’analyse, par exemple, elle excelle à intégrer des données
provenant de divers domaines, à modéliser des systèmes complexes et à faciliter les liens
interdisciplinaires. Elle pourrait ainsi faciliter la collaboration entre experts pour résoudre des



problèmes dont la complexité est telle qu’ils « ne peuvent être abordés d’un seul point de vue ou à
partir d’un seul ensemble d’intérêts »[64].

31. Cependant, bien que l’IA traite et simule certaines expressions de l’intelligence, elle reste
fondamentalement confinée dans un cadre logico-mathématique, ce qui lui impose certaines limites
inhérentes. Alors que l’intelligence humaine se développe continuellement de manière organique au
cours de la croissance physique et psychologique d’une personne et qu’elle est façonnée par une
myriade d’expériences vécues dans le corps, l’IA n’a pas la capacité d’évoluer dans ce sens. Bien que
les systèmes avancés puissent « apprendre » grâce à des processus tels que l’apprentissage
automatique, ce type de formation est essentiellement différent du développement de l’intelligence
humaine, qui est façonnée par ses expériences corporelles : stimuli sensoriels, réponses émotionnelles,
interactions sociales et contexte unique qui caractérise chaque moment. Ces éléments façonnent et
forment l’individu dans son histoire personnelle. En revanche, l’IA, dépourvue de corps physique,
s’appuie sur le raisonnement et l’apprentissage computationnels à partir de vastes ensembles de
données comprenant des expériences et des connaissances pourtant collectées par des êtres humains.

32. Par conséquent, bien que l’IA puisse simuler certains aspects du raisonnement humain et exécuter
certaines taches avec une rapidité et une efficacité incroyables, ses capacités de calcul ne représentent
qu’une fraction des possibilités les plus larges de l’esprit humain. Ainsi, elle ne peut pas actuellement
reproduire le discernement moral et la capacité d’établir d’authentiques relations. En outre,
l’intelligence de la personne s’insère à l’intérieur d’une histoire de formation intellectuelle et morale
vécue à un niveau personnel, qui modèle de façon essentielle la perspective de chaque personne, en
impliquant les dimensions physique, émotive, sociale, morale et spirituelle de sa vie. Comme l’IA ne
peut offrir cette profondeur de compréhension, des approches fondées uniquement sur cette
technologie ou qui la prennent comme chemin d’accès principal à l’interprétation du monde peuvent
amener à faire « perdre le sens de la totalité, des relations qui existent entre les choses, d’un horizon
large »[65].

33. L’intelligence humaine ne consiste pas principalement à accomplir des tâches fonctionnelles, mais
plutôt à comprendre et à s’engager activement dans la réalité sous tous ses aspects ; elle est également
capable d’intuitions surprenantes. Comme l’IA ne possède pas la richesse de la corporalité, de la
relationnalité et de l’ouverture du cœur humain à la vérité et à la bonté, ses capacités, bien
qu’apparemment infinies, sont incomparables à la capacité humaine d’appréhender la réalité. On peut
apprendre beaucoup d’une maladie, tout comme on peut apprendre d’une étreinte de réconciliation, et
même d’un simple coucher de soleil. Tout ce que nous vivons en tant qu’êtres humains nous ouvre de
nouveaux horizons et nous offre la possibilité d’atteindre une nouvelle sagesse. Aucun appareil, qui ne
fonctionne qu’avec des données, ne peut égaler ces expériences et tant d’autres dans nos vies.

34. Établir une équivalence trop forte entre l’intelligence humaine et l’IA comporte le risque de
succomber à une vision fonctionnaliste, selon laquelle les personnes sont valorisées en fonction des
tâches qu’elles peuvent accomplir. Or, la valeur d’une personne ne dépend pas de la possession de
capacités singulières, de réalisations cognitives et technologiques ou de succès individuels, mais de sa
dignité intrinsèque fondée sur le fait qu’elle est créée à l’image de Dieu[66]. Par conséquent, cette
dignité reste intacte en toutes circonstances, même chez ceux qui sont incapables d’exercer leurs
capacités, qu’il s’agisse d’un enfant à naître, d’une personne inconsciente ou d’une personne âgée
souffrante[67]. Elle sous-tend la tradition des droits de l’homme - en particulier ce que l’on appelle
aujourd’hui les « neurodroits » - qui « constituent un point de convergence important dans la
recherche d’un terrain d’entente »[68] et peuvent donc servir de guide éthique fondamental dans les
discussions sur le développement et l’utilisation responsables de l’IA.

35. À la lumière de cela, comme le note le Pape François, « l’utilisation même du mot “intelligence” »
en référence à l’IA « est trompeuse »[69] et risque de négliger ce qu’il y a de plus précieux dans la
personne humaine. Dans cette perspective, l’IA ne doit pas être considérée comme une forme
artificielle d’intelligence, mais comme l’un de ses produits[70].



IV. Le rôle de l’éthique dans l’orientation du développement et de l’utilisation de l’IA

36. À partir de ces considérations, on peut se demander comment l’IA peut être comprise dans le cadre
du dessein de Dieu. L’activité technico-scientifique n’est pas neutre, car elle est une entreprise
humaine qui met en question les dimensions humanistes et culturelles de l’ingéniosité humaine[71].

37. Considérées comme le fruit des potentialités inscrites dans l’intelligence humaine[72], la
recherche scientifique et le développement des compétences techniques font partie de la
« collaboration de l’homme et de la femme avec Dieu pour amener la création visible à la
perfection »[73]. En même temps, toutes les réalisations scientifiques et technologiques sont en fin de
compte des dons de Dieu[74]. Par conséquent, les êtres humains doivent toujours utiliser leurs dons en
vue de l’objectif supérieur pour lequel il les a accordés[75].

38. Nous pouvons reconnaître avec gratitude que la technologie a « remédié à d’innombrables maux
qui affligeaient et limitaient les êtres humains »[76], et nous pouvons tous nous en réjouir. Néanmoins,
toutes les innovations technologiques ne représentent pas en elles-mêmes un véritable progrès[77].
L’Église est donc particulièrement opposée aux applications qui menacent le caractère sacré de la vie
ou la dignité de la personne[78]. Comme toute autre entreprise humaine, le développement
technologique doit être orienté vers le service de la personne et contribuer aux efforts visant à
atteindre « une plus grande justice, une plus grande fraternité et un ordre plus humain des relations
sociales », qui sont « plus précieux que le progrès dans le domaine technique »[79]. Les
préoccupations concernant les implications éthiques du développement technologique sont partagées
non seulement par l’Église, mais aussi par les scientifiques, les chercheurs en technologie et les
associations professionnelles, qui appellent de plus en plus à une réflexion éthique pour orienter ce
progrès de manière responsable.

39. Pour relever ces défis, il convient d’attirer l’attention sur l’importance de la responsabilité morale
fondée sur la dignité et la vocation de la personne. Ce principe est également valable pour les
questions liées à l’IA. Ici, la dimension éthique est primordiale puisque ce sont les personnes qui
conçoivent les systèmes et qui déterminent à quoi ils servent[80]. Entre une machine et un être
humain, seul ce dernier est véritablement un agent moral, c’est-à-dire un sujet moralement responsable
qui exerce sa liberté dans ses décisions et en assume les conséquences[81] ; seul l’être humain est en
relation avec la vérité et le bien, guidé par la conscience morale qui l’appelle « à aimer, à faire le bien
et à éviter le mal »[82], attestant de « l’autorité de la vérité en référence au Bien suprême, dont la
personne humaine ressent l’attrait »[83] ; seul l’être humain peut être suffisamment conscient de lui-
même pour pouvoir écouter et suivre la voix de la conscience, en discernant avec prudence et en
recherchant le bien possible dans chaque situation[84]. En effet, cela aussi fait partie de l’exercice de
l’intelligence de la personne.

40. Comme tout produit de l’ingéniosité humaine, l’IA peut être utilisée à des fins positives ou
négatives[85]. Lorsqu’elle est utilisée de manière à respecter la dignité humaine et à promouvoir le
bien-être des individus et des communautés, elle peut contribuer favorablement à la vocation humaine.
Toutefois, comme dans tous les domaines où l’être humain est appelé à prendre des décisions, l’ombre
du mal s’étend ici aussi. Là où la liberté humaine permet de choisir le mal, l’évaluation morale de
cette technologie dépend de la manière dont elle est orientée et employée.

41. Cependant, ce ne sont pas seulement les fins mais aussi les moyens employés pour les atteindre qui
sont éthiquement significatifs ; la vision globale et la compréhension de la personne intégrée dans de
tels systèmes sont également importantes. Les produits technologiques reflètent la vision du monde de
leurs concepteurs, propriétaires, utilisateurs et régulateurs[86] et, grâce à leur pouvoir, ils « façonnent
le monde et engagent les consciences au niveau des valeurs »[87]. Au niveau sociétal, certains
développements technologiques peuvent également renforcer les relations et les dynamiques de
pouvoir qui ne sont pas conformes à une vision correcte de l’individu et de la société.

42. Par conséquent, les fins et les moyens utilisés dans une application donnée de l’IA, ainsi que la



vision globale qu’elle incarne, doivent être évalués pour s’assurer qu’ils respectent la dignité humaine
et promeuvent le bien commun[88]. En effet, comme l’a dit le pape François, la « dignité intrinsèque
de tout homme et de toute femme » doit être « le critère clé dans l’évaluation des technologies
émergentes, qui révèlent leur positivité éthique dans la mesure où elles aident à manifester cette
dignité et à en accroître l’expression, à tous les niveaux de la vie humaine »[89], y compris dans les
sphères sociale et économique. En ce sens, l’intelligence humaine joue un rôle crucial non seulement
dans la conception et la production des technologies, mais aussi dans l’orientation de leur utilisation
en fonction du bien authentique de la personne[90]. La responsabilité d’exercer cette gestion avec
sagesse appartient à tous les niveaux de la société, sous la conduite du principe de subsidiarité et des
autres principes de la Doctrine sociale de l’Église.

Une aide à la liberté humaine et à la prise de décision

43. L’engagement de veiller à ce que l’IA respecte et promeuve toujours la valeur suprême de la
dignité de chaque être humain et la plénitude de sa vocation est un critère de discernement qui
concerne les développeurs, les propriétaires, les opérateurs et les régulateurs, ainsi que les utilisateurs
finaux, et qui reste valable pour toutes les utilisations de la technologie à tous les niveaux.

44. Une analyse des implications de ce principe pourrait donc commencer par l’examen de
l’importance de la responsabilité morale. Étant donné que la causalité morale au sens plein
n’appartient qu’aux agents personnels, et non aux agents artificiels, il est de la plus haute importance
de pouvoir identifier et définir qui est responsable des processus d’IA, en particulier de ceux qui
comportent des possibilités d’apprentissage, de correction et de reprogrammation. Si les méthodes
empiriques (bottom-up) et les réseaux neuronaux très profonds permettent à l’IA de résoudre des
problèmes complexes, ils rendent également difficile la compréhension des processus qui ont conduit
à ces solutions. Cela complique l’établissement des responsabilités, car si une application d’IA devait
produire des résultats indésirables, il deviendrait difficile de déterminer à qui les attribuer. Pour
résoudre ce problème, il faut tenir compte de la nature des processus de responsabilité dans des
contextes complexes et hautement automatisés, où les résultats ne sont souvent observables qu’à
moyen ou long terme. Il est donc important que la personne qui prend des décisions sur la base de l’IA
en soit tenue pour responsable et qu’il soit possible de rendre compte de l’utilisation de l’IA à chaque
étape du processus décisionnel[91].

45. Outre la détermination des responsabilités, il convient d’établir les finalités assignées aux systèmes
d’IA. Bien qu’ils puissent utiliser des mécanismes d’apprentissage autonome non supervisés et suivre
parfois des chemins qui ne peuvent être reconstruits, ils poursuivent en fin de compte des objectifs qui
leur ont été assignés par l’homme et sont régis par des processus établis par ceux qui les ont conçus et
programmés. Il s’agit là d’un défi car, à mesure que les modèles d’IA deviennent de plus en plus
capables d’apprentissage autonome, la possibilité d’exercer un contrôle sur eux afin de s’assurer que
ces applications servent les objectifs humains peut être réduite. Cela pose le problème crucial de
savoir comment s’assurer que les systèmes d’IA sont commandés pour le bien des personnes et non
contre elles.

46. Si l’utilisation éthique des systèmes d’IA interpelle en premier lieu ceux qui les développent, les
produisent, les gèrent et les supervisent, cette responsabilité est également partagée par les utilisateurs.
En effet, comme l’a observé le pape François, « ce que fait la machine est un choix technique entre
plusieurs possibilités et se fonde soit sur des critères bien définis, soit sur des déductions statistiques.
L’être humain, en revanche, non seulement choisit, mais dans son cœur il est capable de décider"[92].
Ceux qui utilisent l’IA pour effectuer une tâche et en suivre les résultats créent un contexte dans lequel
ils sont en fin de compte responsables du pouvoir qu’ils ont délégué. Par conséquent, dans la mesure
où l’IA peut aider les humains à prendre des décisions, les algorithmes qui la pilotent doivent être
fiables, sûrs, suffisamment robustes pour gérer les incohérences et transparents dans leur
fonctionnement afin d’atténuer les biais et les effets secondaires indésirables[93]. Les cadres
réglementaires doivent garantir que toutes les entités juridiques peuvent rendre compte de l’utilisation



de l’IA et de toutes ses conséquences, avec des mesures appropriées pour garantir la transparence, la
confidentialité et la responsabilité[94]. En outre, les utilisateurs devraient veiller à ne pas devenir trop
dépendants de l’IA pour leurs décisions, ce qui augmenterait le degré déjà élevé de subordination à la
technologie qui caractérise la société contemporaine.

47. L’enseignement moral et social de l’Église contribue à préparer une utilisation de l’IA qui préserve
la capacité d’action de l’homme. Les considérations relatives à la justice, par exemple, devraient
porter sur des questions telles que l’encouragement d’une dynamique sociale juste, la défense de la
sécurité internationale et la promotion de la paix. En faisant preuve de prudence, les individus et les
communautés peuvent discerner comment utiliser l’IA au profit de l’humanité, tout en évitant les
applications susceptibles de porter atteinte à la dignité humaine ou de nuire à la planète. Dans ce
contexte, le concept de « responsabilité » devrait être compris non seulement dans son sens le plus
étroit, mais aussi comme le fait de « prendre soin de l’autre, et pas seulement [...] de rendre compte de
ce que l’on a fait » [95].

48. Par conséquent, l’IA, comme toute technologie, peut faire partie d’une réponse consciente et
responsable à la vocation de l’humanité à la bonté. Toutefois, comme nous l’avons vu plus haut, elle
doit être dirigée par l’intelligence humaine de manière à s’aligner sur cette vocation, en garantissant le
respect de la dignité de la personne. Reconnaissant cette « éminente dignité », le Concile Vatican II
affirme que « l’ordre social [...] et son progrès doivent toujours faire prévaloir le bien des
personnes »[96]. À la lumière de cela, l’utilisation de l’IA, comme l’a dit le pape François, doit être
accompagnée par « une éthique fondée sur une vision du bien commun, une éthique de la liberté, de la
responsabilité et de la fraternité, capable de favoriser le plein développement des personnes en relation
avec les autres et avec la création »[97].

V.  Questions spécifiques

49. Dans cette perspective générale, les points suivants illustreront comment les arguments exposés ci-
dessus peuvent contribuer à fournir une orientation dans des situations concrètes, conformément à la «
sagesse du cœur » proposée par le Pape François[98]. Sans être exhaustive, cette proposition est
offerte au service d’un dialogue qui cherche à identifier les manières dont l’EI peut défendre la dignité
humaine et promouvoir le bien commun[99].

IA et société

50. Comme l’a dit le pape François, « la dignité intrinsèque de chaque personne et la fraternité qui
nous lie en tant que membres de l’unique famille humaine doivent être à la base du développement des
nouvelles technologies et servir de critères indiscutables pour les évaluer avant leur utilisation »[100].

51. Dans cette optique, l’IA pourrait « introduire des innovations majeures dans les domaines de
l’agriculture, de l’éducation et de la culture, une amélioration du niveau de vie de nations et de
peuples entiers, le développement de la fraternité humaine et de l’amitié sociale », et ainsi être «
utilisée pour promouvoir le développement humain intégral »[101]. Elle pourrait également aider les
organisations à identifier les personnes dans le besoin et à lutter contre les cas de discrimination et de
marginalisation. Par ces moyens et d’autres similaires, l’IA pourrait contribuer au développement
humain et au bien commun[102].

52. Cependant, si l’IA offre de nombreuses possibilités pour le bien, elle peut également entraver,
voire s’opposer au développement humain et au bien commun. Le pape François a noté que « les
données recueillies jusqu’à présent semblent suggérer que les technologies numériques ont servi à
accroître les inégalités dans le monde. Non seulement les différences de richesse matérielle, qui sont
importantes, mais aussi les différences d’accès à l’influence politique et sociale"[103]. En ce sens, l’IA
pourrait être utilisée pour prolonger les situations de marginalisation et de discrimination, pour créer
de nouvelles formes de pauvreté, pour élargir la « fracture numérique » et exacerber les inégalités
sociales[104].



53. En outre, le fait que la majeure partie du pouvoir sur les principales applications de l’IA soit
actuellement concentrée entre les mains de quelques entreprises puissantes soulève d’importantes
préoccupations éthiques. Ce problème est exacerbé par la nature même des systèmes d’IA, dans
lesquels aucun individu n’est en mesure d’exercer un contrôle total sur les ensembles de données
vastes et complexes utilisés pour les calculs. Cette absence de responsabilité bien définie entraîne le
risque que l’IA soit manipulée à des fins personnelles ou commerciales, ou pour orienter l’opinion
publique vers les intérêts d’un secteur. Ces entités, motivées par leurs propres intérêts, ont la capacité
d’exercer « des formes de contrôle aussi subtiles qu’invasives, créant des mécanismes de manipulation
des consciences et du processus démocratique »[105].

54. À cela s’ajoute le risque que l’IA soit utilisée pour promouvoir ce que le pape François a appelé le
« paradigme technocratique », qui tend à résoudre tous les problèmes du monde par les seuls moyens
technologiques[106]. Selon ce paradigme, la dignité humaine et la fraternité sont souvent mises de
côté au nom de l’efficacité, « comme si la réalité, la bonté et la vérité fleurissaient spontanément du
pouvoir même de la technologie et de l’économie »[107]. Au contraire, la dignité humaine et le bien
commun ne devraient jamais être négligés au nom de l’efficacité[108], car « les développements
technologiques qui ne conduisent pas à une amélioration de la qualité de vie de toute l’humanité, mais
qui au contraire exacerbent les inégalités et les conflits, ne peuvent jamais être considérés comme un
véritable progrès »[109]. L’IA devrait plutôt être mise « au service d’un autre type de progrès, plus
sain, plus humain, plus social et plus intégral »[110].

55. Pour y parvenir, il faut approfondir la réflexion sur le rapport entre autonomie et responsabilité, car
une plus grande autonomie implique une plus grande responsabilité de chacun dans les différents
aspects de la vie commune. Pour les chrétiens, le fondement de cette responsabilité est la
reconnaissance que toute capacité humaine, y compris l’autonomie personnelle, vient de Dieu et est
destinée à être mise au service des autres[111]. Par conséquent, plutôt que de se limiter à la poursuite
d’objectifs économiques ou technologiques, l’IA devrait être utilisée en faveur du « bien commun de
toute la famille humaine », c’est-à-dire de l’ensemble « des conditions de la vie sociale qui permettent
aux groupes comme aux individus d’atteindre plus pleinement et plus rapidement leur propre
perfection »[112].

56. Le Concile Vatican II affirme que l’être humain, par « sa nature la plus intime, est un être social et
que, sans relations avec les autres, il ne peut ni vivre ni exprimer ses dons »[113]. Cette conviction
souligne que la vie en société appartient à la nature et à la vocation de la personne[114]. En tant
qu’être social, l’homme recherche des relations qui impliquent l’échange mutuel et la recherche de la
vérité, de sorte que, « pour s’aider mutuellement dans leur recherche, ils se révèlent les uns aux autres
la vérité qu’ils ont découverte ou qu’ils croient avoir découverte »[115].

57. Cette recherche, comme d’autres aspects de la communication humaine, suppose la rencontre et
l’échange mutuel entre des personnes qui portent en elles l’empreinte de leur histoire, de leurs
pensées, de leurs croyances et de leurs relations. Nous ne pouvons pas non plus oublier que
l’intelligence humaine est une réalité multiple, multiforme et complexe : individuelle et sociale,
rationnelle et affective, conceptuelle et symbolique. Le pape François souligne cette dynamique en
indiquant que « nous pouvons chercher la vérité ensemble dans le dialogue, dans une conversation
calme ou une discussion passionnée. C’est un chemin persévérant, fait aussi de silences et de
souffrances, capable de recueillir patiemment la vaste expérience des personnes et des peuples. [Le
problème est qu’un chemin de fraternité, local et universel, ne peut être parcouru que par des esprits
libres et prêts à s’engager dans de vraies rencontres"[116].

L’IA et les relations humaines

58. C’est dans ce contexte que les défis posés par l’IA aux relations humaines peuvent être envisagés.
Comme d’autres moyens technologiques, l’IA a la capacité de favoriser les liens au sein de la famille
humaine. Toutefois, l’IA pourrait également entraver une rencontre authentique avec la réalité et, en



fin de compte, conduire les gens à « une insatisfaction profonde et mélancolique dans les relations
interpersonnelles, ou à un isolement préjudiciable »[117]. Or, les relations humaines authentiques
requièrent la richesse humaine de savoir être avec les autres, de partager leurs peines, leurs exigences
et leurs joies[118]. L’intelligence humaine s’exprimant et s’enrichissant également de manière
interpersonnelle et incarnée, les rencontres authentiques et spontanées avec les autres sont
indispensables pour s’engager dans la réalité dans sa globalité.

59. Précisément parce que « la vraie sagesse présuppose une rencontre avec la réalité »[119], les
progrès de l’IA présentent un défi supplémentaire : comme elle peut effectivement imiter les travaux
de l’intelligence humaine, on ne peut plus considérer comme acquise la capacité de comprendre si l’on
interagit avec un être humain ou une machine. Bien que l’IA « générative » soit capable de produire
du texte, de la parole, des images et d’autres résultats avancés qui sont généralement l’œuvre d’êtres
humains, elle doit être considérée pour ce qu’elle est : un outil et non une personne[120]. Cette
distinction est souvent obscurcie par le langage utilisé par les praticiens, qui tend à anthropomorphiser
l’IA et donc à brouiller la frontière entre ce qui est humain et ce qui est artificiel.

60. L’anthropomorphisation de l’IA pose des problèmes particuliers pour la croissance des enfants, qui
peuvent se sentir encouragés à développer des modèles d’interaction qui comprennent les relations
humaines de manière utilitaire, comme c’est le cas avec les chatbots. De telles approches risquent de
conduire les jeunes à percevoir les enseignants comme des dispensateurs d’informations et non
comme des professeurs qui les guident et les accompagnent dans leur développement intellectuel et
moral. Les relations authentiques, enracinées dans l’empathie et l’engagement loyal pour le bien de
l’autre, sont essentielles et irremplaçables pour favoriser le plein développement de la personne.

61. Dans ce contexte, il est important de préciser - même si une terminologie anthropomorphique est
souvent utilisée - qu’aucune application de l’IA ne peut réellement ressentir de l’empathie. Les
émotions ne peuvent être réduites à des expressions faciales ou à des phrases générées en réponse à
des demandes d’utilisateurs ; au contraire, les émotions sont comprises dans la manière dont une
personne, dans son ensemble, se rapporte au monde et à sa propre vie, le corps jouant un rôle central.
L’empathie requiert la capacité d’écouter, de reconnaître l’unicité irréductible de l’autre, d’accueillir
son altérité et aussi de comprendre le sens de ses silences[121]. Contrairement à la sphère des
jugements analytiques, dans laquelle l’IA prédomine, la véritable empathie existe dans la sphère
relationnelle. Elle implique de percevoir et de faire sienne l’expérience de l’autre, tout en maintenant
la distinction de chaque individu[122]. Bien que l’IA puisse simuler des réponses empathiques, la
nature nettement personnelle et relationnelle de l’empathie authentique ne peut être reproduite par des
systèmes artificiels[123].

62. Par conséquent, il faut toujours éviter de présenter l’IA comme une personne, et le faire à des fins
frauduleuses constitue une grave violation de l’éthique susceptible d’éroder la confiance sociale. De
même, l’utilisation de l’IA pour tromper dans d’autres contextes - tels que l’éducation ou les relations
humaines, y compris la sphère de la sexualité - doit être considérée comme contraire à l’éthique et
nécessite une vigilance particulière afin de prévenir d’éventuels dommages, de maintenir la
transparence et de garantir la dignité de tous[124].

63. Dans un monde de plus en plus individualiste, certains se sont tournés vers l’IA à la recherche de
relations humaines profondes, d’une simple compagnie ou même de liens affectifs. Cependant, tout en
reconnaissant que les êtres humains sont faits pour vivre des relations authentiques, il faut rappeler
que l’IA ne peut que les simuler. Ces relations avec d’autres êtres humains font partie intégrante de la
manière dont une personne humaine grandit pour devenir ce qu’elle est censée être. Par conséquent, si
l’IA est utilisée pour favoriser des contacts authentiques entre les personnes, elle peut contribuer de
manière positive à la pleine réalisation de la personne ; à l’inverse, si nous remplaçons ces relations et
la relation avec Dieu par des moyens technologiques, nous risquons de remplacer la relation
authentique par un simulacre sans vie (cf. Ps 160,20 ; Rm 1,22-23). Au lieu de nous retirer dans des
mondes artificiels, nous sommes appelés à nous impliquer de manière sérieuse et engagée dans le



monde, au point de nous identifier aux pauvres et aux souffrants, de consoler ceux qui souffrent et de
créer des liens de communion avec tous.

IA, économie et travail

64. Compte tenu de sa nature transversale, l'IA est également de plus en plus appliquée dans les
systèmes économiques et financiers. Actuellement, les investissements les plus prononcés sont
observés dans le secteur technologique ainsi que dans ceux de l'énergie, de la finance et des médias,
avec une référence particulière aux domaines du marketing et des ventes, de la logistique, de
l'innovation technologique, de la conformité et de la gestion des risques. L'application à ces domaines
révèle la nature ambivalente de l'IA, source d'énormes opportunités mais aussi de risques profonds.
Une première criticité réelle découle de la possibilité que, du fait de la concentration de l'offre en
quelques entreprises, ce soient ces dernières qui bénéficient de la valeur créée par l'IA plutôt que les
entreprises dans lesquelles elle est utilisée.

65. Par ailleurs, dans la sphère économico-financière, il existe des aspects plus généraux sur lesquels
l'IA peut produire des effets qu'il convient d'évaluer avec soin, liés avant tout à l'interaction entre la
réalité concrète et le monde numérique. Un premier point à considérer concerne la coexistence
d'institutions économiques et financières qui se présentent dans un contexte donné sous des formes
différentes et alternatives. Il s'agit d'un facteur à promouvoir car il pourrait apporter des avantages en
termes de soutien à l'économie réelle en favorisant son développement et sa stabilité, en particulier en
temps de crise. Toutefois, il convient de souligner que les réalités numériques, libérées des contraintes
spatiales, tendent à être plus homogènes et impersonnelles qu'une communauté liée à un lieu
particulier et à une histoire concrète, avec un parcours commun caractérisé par des valeurs et des
espoirs partagés, mais aussi par d'inévitables désaccords et divergences. Cette diversité est un atout
indéniable pour la vie économique d'une communauté. Remettre l'économie et la finance entièrement
entre les mains de la technologie numérique réduirait cette variété et cette richesse, de sorte que de
nombreuses solutions aux problèmes économiques, accessibles par un dialogue naturel entre les
parties concernées, risquent de ne plus être viables dans un monde dominé par des procédures et des
proximités qui ne sont qu'apparentes.

66. Le monde du travail est un autre domaine où l’impact de l’IA se fait déjà profondément sentir.
Comme dans beaucoup d’autres domaines, elle provoque des transformations substantielles dans de
nombreuses professions, avec des effets divers. D’une part, l’IA a le potentiel d’accroître les
compétences et la productivité, offrant la possibilité de créer des emplois, permettant aux travailleurs
de se concentrer sur des tâches plus innovantes et ouvrant de nouveaux horizons à la créativité et à
l’inventivité.

67. Cependant, alors que l’IA promet de stimuler la productivité en prenant en charge des tâches
ordinaires, les travailleurs sont souvent contraints de s’adapter à la vitesse et aux exigences des
machines, au lieu que ces dernières soient conçues pour aider ceux qui travaillent. Ainsi,
contrairement aux avantages annoncés de l’IA, les approches actuelles de la technologie peuvent
paradoxalement déqualifier les travailleurs, les soumettre à une surveillance automatisée et les
reléguer à des tâches rigides et répétitives. La nécessité de suivre le rythme de la technologie peut
éroder le sentiment d’autonomie des travailleurs et étouffer les compétences innovantes qu’ils sont
appelés à apporter à leur travail[125].

68. L’IA supprime la nécessité de certaines activités précédemment exercées par les humains. Si elle
est utilisée pour remplacer les travailleurs humains plutôt que pour les accompagner, il existe un «
risque substantiel d’avantage disproportionné pour quelques-uns au détriment de l’appauvrissement du
plus grand nombre »[126]. En outre, à mesure que l’IA devient plus puissante, le travail risque de
perdre sa valeur dans le système économique. C’est la conséquence logique du paradigme
technocratique : le monde d’une humanité asservie à l’efficacité, dans lequel, en fin de compte, le coût
de cette humanité doit être réduit. Au contraire, les vies humaines sont précieuses en elles-mêmes, au-



delà de leur rendement économique. Le Pape François coûte que, en conséquence de ce paradigme,
aujourd’hui « il ne semble pas logique d’investir pour que les laissés-pour-compte, les faibles ou les
moins doués puissent faire leur chemin dans la vie »[127]. Et nous devons conclure avec lui que «
nous ne pouvons pas permettre qu’un outil aussi puissant et indispensable que l’intelligence artificielle
renforce un tel paradigme, mais nous devons plutôt faire de l’intelligence artificielle un rempart
précisément contre son expansion »[128].

69. C’est pourquoi il est bon de toujours se rappeler que « dans l’ordre des choses, il faut se conformer
à l’ordre des personnes et non l’inverse »[129]. Le travail humain ne doit donc pas être seulement au
service du profit, mais « de l’homme : de l’homme considéré dans sa totalité, c’est-à-dire en tenant
compte de la hiérarchie de ses besoins matériels et des exigences de sa vie intellectuelle, morale,
spirituelle et religieuse »[130]. Dans ce contexte, l’Église reconnaît que le travail n’est « pas
seulement [...] une façon de gagner son pain », mais aussi « une dimension inaliénable de la vie
sociale » et « un moyen de croissance personnelle, d’établir des relations saines, de s’exprimer, de
partager des dons, de se sentir coresponsable de l’amélioration du monde et, en fin de compte, de vivre
en tant que peuple »[131].

70. Étant donné que le travail « fait partie du sens de la vie sur cette terre, un chemin vers la maturité,
le développement humain et l’épanouissement personnel », « nous ne devrions pas chercher à
remplacer de plus en plus le travail humain par le progrès technologique : cela nuirait à l’humanité
elle-même »[132], mais plutôt nous efforcer de le promouvoir. Dans cette perspective, l’IA devrait
assister et non remplacer le jugement humain, tout comme elle ne devrait jamais dégrader la créativité
ou réduire les travailleurs à de simples « rouages de la machine ». Par conséquent, « le respect de la
dignité des travailleurs et l’importance de l’emploi pour le bien-être économique des individus, des
familles et des sociétés, la sécurité de l’emploi et des salaires équitables, devraient être une priorité
absolue pour la communauté internationale à mesure que ces formes de technologie pénètrent de plus
en plus profondément sur le lieu de travail »[133].

L’IA et les soins de santé

71. En tant que participants à l’œuvre de guérison de Dieu, les professionnels de la santé ont la
vocation et la responsabilité d’être « les gardiens et les serviteurs de la vie humaine »[134]. C’est
pourquoi la profession de soignant a une « dimension éthique intrinsèque et incontournable », comme
le reconnaît le serment d’Hippocrate, qui exige des médecins et des soignants qu’ils s’engagent à «
respecter absolument la vie humaine et son caractère sacré »[135]. Cet engagement, à l’instar du bon
samaritain, doit être réalisé par des hommes et des femmes « qui ne laissent pas s’édifier une société
d’exclusion, mais se font voisins, relèvent et réhabilitent l’homme déchu, pour que le bien soit
commun »[136].

72. Dans cette optique, l’IA semble présenter un potentiel énorme pour toute une série d’applications
dans le domaine médical, par exemple en facilitant le travail de diagnostic des professionnels de la
santé, en facilitant la relation entre les patients et le personnel médical, en proposant de nouveaux
traitements et en élargissant l’accès à des soins de qualité, même pour les personnes souffrant de
situations d’isolement ou de marginalité. De cette manière, la technologie pourrait renforcer la «
proximité compatissante et tendre »[137] des professionnels de la santé à l’égard des malades et des
personnes souffrantes.

73. Cependant, si l’IA devait être utilisée non pas pour améliorer, mais pour remplacer entièrement la
relation entre les patients et les soignants, laissant les premiers interagir avec une machine plutôt
qu’avec un être humain, il y aurait une réduction d’une structure relationnelle humaine très importante
dans un système centralisé, impersonnel et inégalitaire. Au lieu d’encourager la solidarité avec les
malades et les personnes souffrantes, ces applications de l’IA risqueraient d’aggraver la solitude qui
accompagne souvent la maladie, en particulier dans le contexte d’une culture où « les personnes ne
sont plus considérées comme une valeur primaire à respecter et à protéger »[138]. Une telle utilisation



de ces systèmes ne serait pas conforme au respect de la dignité de la personne et à la solidarité avec les
personnes souffrantes.

74. La responsabilité du bien-être du patient et des décisions qui affectent sa vie est au cœur de la
profession de santé. Cette responsabilité exige que le personnel médical exerce toute sa compétence et
son intelligence pour faire des choix réfléchis et éthiquement motivés concernant les personnes qui lui
sont confiées, en respectant toujours la dignité inviolable du patient et le principe du consentement
éclairé. Par conséquent, les décisions concernant le traitement des patients et la charge de
responsabilité qui y est attachée doivent toujours rester du ressort des individus et ne jamais être
déléguées à l’IA[139].

75. Par ailleurs, l’utilisation de l’IA pour déterminer qui doit recevoir un traitement, en se basant
principalement sur des critères économiques ou d’efficacité, est un cas particulièrement problématique
de « paradigme technocratique » qu’il convient de rejeter[140]. En effet, « optimiser les ressources,
c’est les utiliser de manière éthique et solidaire et ne pas pénaliser les plus fragiles »[141] ; sans
compter que, dans ce domaine, de tels instruments sont exposés « à des formes de préjugés et de
discriminations : les erreurs systémiques peuvent facilement se multiplier, produisant non seulement
des injustices dans des cas individuels mais aussi, par effet domino, de véritables formes d’inégalités
sociales »[142].

76. En outre, l’intégration de l’IA dans les soins de santé présente également le risque d’amplifier
d’autres inégalités déjà existantes en matière d’accès aux soins. Les soins de santé étant de plus en
plus axés sur la prévention et les modes de vie, il se peut que les solutions basées sur l’IA favorisent
involontairement les populations plus aisées, qui bénéficient déjà d’un meilleur accès aux ressources
médicales et à une alimentation de qualité. Cette tendance risque de renforcer le modèle d’une «
médecine pour les riches », dans lequel ceux qui ont les moyens financiers bénéficient d’outils de
prévention avancés et d’informations médicales personnalisées, tandis que les autres luttent pour
accéder aux services les plus élémentaires. Des cadres de gestion équitables sont donc nécessaires
pour garantir que l’utilisation de l’IA dans les soins de santé n’exacerbe pas les inégalités existantes,
mais serve le bien commun.

L’IA et l’éducation

77. Les paroles du Concile Vatican II restent tout à fait pertinentes : « L’éducation véritable doit
promouvoir la formation de la personne humaine en vue de sa finalité ultime et pour le bien des divers
groupes dont l’homme fait partie »[143]. Il s’ensuit que l’éducation « n’est jamais un simple processus
de transmission de connaissances et de compétences intellectuelles ; elle doit plutôt contribuer à la
formation intégrale de la personne dans ses diverses dimensions (intellectuelle, culturelle,
spirituelle...), y compris, par exemple, la vie communautaire et les relations vécues au sein de la
communauté académique »[144], dans le respect de la nature et de la dignité de la personne humaine.

78. Cette approche implique un engagement à éduquer l’esprit, mais toujours dans le cadre du
développement intégral de la personne : « Nous devons briser cette image de l’éducation, selon
laquelle éduquer, c’est remplir la tête d’idées. Nous éduquons ainsi des automates, des macrocéphales,
et non des personnes. Éduquer, c’est prendre des risques dans la tension entre la tête, le cœur et les
mains"[145].

79. Au coeur de ce travail de formation de la personne humaine intégrale se trouve la relation
indispensable entre l’enseignant et l’élève. L’enseignant ne se contente pas de transmettre des
connaissances, mais il est aussi un modèle des principales qualités humaines et un inspirateur de la
joie de la découverte[146]. Sa présence motive les élèves à la fois par les contenus qu’il enseigne et
par l’attention qu’il leur porte. Ce lien favorise la confiance, la compréhension mutuelle et la capacité
à prendre en compte la dignité et le potentiel uniques de chaque individu. Chez l’élève, cela peut
susciter un véritable désir de progresser. La présence physique de l’enseignant crée une dynamique
relationnelle que l’IA ne peut pas reproduire, une dynamique qui approfondit l’engagement et nourrit



le développement intégral de l’élève.

80. Dans ce contexte, l’IA présente à la fois des opportunités et des défis. Si elle est utilisée avec
prudence, dans le cadre d’une véritable relation enseignant-élève et en fonction des objectifs
authentiques de l’éducation, elle peut devenir une ressource éducative précieuse, améliorant l’accès à
l’éducation et offrant un soutien personnalisé et un retour d’information immédiat aux étudiants. Ces
avantages pourraient améliorer l’expérience d’apprentissage, en particulier dans les cas où une
attention particulière aux individus est nécessaire ou lorsque les ressources éducatives sont rares.

81. D’autre part, une tâche essentielle de l’éducation est de former « l’intellect à bien raisonner en
toutes matières, à tendre vers la vérité et à la saisir »[147], en aidant le « langage de la tête » à se
développer en harmonie avec le « langage du cœur » et le « langage des mains »[148]. Ceci est
d’autant plus important à une époque marquée par la technologie, où « il ne s’agit plus seulement
d’utiliser des outils de communication, mais de vivre dans une culture largement numérisée qui a des
impacts profonds sur la notion de temps et d’espace, sur la perception de soi, des autres et du monde,
sur la manière de communiquer, d’apprendre, de s’informer et d’entrer en relation avec les
autres »[149]. Cependant, au lieu de favoriser « un intellect éduqué » qui « apporte avec lui puissance
et grâce à chaque travail et occupation qu’il entreprend »[150], l’utilisation extensive de l’IA dans
l’éducation pourrait conduire à une dépendance accrue des étudiants vis-à-vis de la technologie, à une
érosion de leur capacité à effectuer certaines activités de manière autonome et à une aggravation de
leur dépendance vis-à-vis des écrans[151].

82. En outre, si certains systèmes d’IA sont spécifiquement conçus pour aider les gens à développer
leur esprit critique et leurs compétences en matière de résolution de problèmes, de nombreux autres
programmes se contentent de fournir des réponses au lieu de pousser les élèves à les trouver eux-
mêmes ou à rédiger des textes par eux-mêmes[152]. Au lieu de former les jeunes à accumuler des
informations et à fournir des réponses rapides, l’éducation devrait « promouvoir des libertés
responsables qui, à la croisée des chemins, savent choisir avec bon sens et intelligence »[153]. A partir
de là, « l’éducation à l’utilisation des formes d’intelligence artificielle devrait viser avant tout à
promouvoir l’esprit critique. Il est nécessaire que les utilisateurs de tous âges, mais surtout les jeunes,
développent une capacité de discernement dans l’utilisation des données et des contenus collectés sur
le web ou produits par les systèmes d’intelligence artificielle. Les écoles, les universités et les sociétés
scientifiques sont appelées à aider les étudiants et les professionnels à embrasser les aspects sociaux et
éthiques du développement et de l’utilisation de la technologie »[154].

83. Comme l’a rappelé saint Jean-Paul II, « dans le monde d’aujourd’hui, caractérisé par une
évolution si rapide de la science et de la technologie, les tâches de l’université catholique revêtent une
importance et une urgence toujours plus grandes »[155]. En particulier, les universités catholiques sont
invitées à être présentes comme de grands laboratoires d’espérance à ce carrefour de l’histoire. Dans
une perspective inter- et transdisciplinaire, elles doivent exercer « avec sagesse et créativité »[156],
une recherche précise sur ce phénomène, en aidant à mettre en valeur les potentialités salutaires des
divers domaines de la science et de la réalité, en les orientant toujours vers des applications
éthiquement qualifiées, clairement au service de la cohésion de nos sociétés et du bien commun, en
atteignant de nouvelles frontières de dialogue entre la Foi et la Raison.

84. En outre, il est bien connu que les programmes d’IA actuels peuvent fournir des informations
déformées ou artefactuelles, conduisant les étudiants à se fier à des contenus inexacts. « De cette
manière, on risque non seulement de légitimer les fake news et de renforcer l’avantage d’une culture
dominante, mais aussi de saper le processus éducatif in nuce"[157]. Avec le temps, la distinction entre
les utilisations appropriées et inappropriées de ces technologies, tant dans l’éducation que dans la
recherche, pourrait devenir plus claire. En même temps, un principe directeur décisif est que
l’utilisation de l’IA doit toujours être transparente et jamais ambiguë.

IA, désinformation, deepfake et abus



85. L’IA soutient également la dignité de la personne humaine lorsqu’elle est utilisée comme une aide
à la compréhension de faits complexes ou comme un guide vers des ressources valables dans la
recherche de la vérité[158].

86. Cependant, il existe également un risque sérieux que l’IA génère des contenus manipulés et de
fausses informations qui, étant très difficiles à distinguer des données réelles, peuvent facilement
induire en erreur. Cela peut se produire accidentellement, comme dans le cas de l’« hallucination » de
l’IA, qui se produit lorsqu’un système génératif produit un contenu qui semble refléter la réalité mais
qui n’est pas vrai. Bien qu’il soit difficile de gérer ce phénomène, puisque la génération
d’informations imitant celles produites par les humains est l’une des principales caractéristiques de
l’IA, c’est un défi que de garder ces risques sous contrôle. Les conséquences de ces aberrations et de
ces fausses informations peuvent être très graves. Par conséquent, tous ceux qui produisent et utilisent
l’IA devraient s’engager à garantir la véracité et l’exactitude des informations traitées par ces systèmes
et diffusées au public.

87. Si l’IA a le potentiel latent de générer des contenus fictifs, il existe un problème encore plus
préoccupant, celui de son utilisation intentionnelle à des fins de manipulation. Cela peut se produire,
par exemple, lorsqu’un opérateur humain ou une organisation génère et diffuse intentionnellement des
informations, telles que des images, des vidéos et des deepfakes audio, dans le but de tromper ou de
nuire. Un deepfake est une fausse représentation d’une personne qui a été modifiée ou générée par un
algorithme d’intelligence artificielle. Le danger que représentent les deepfakes est particulièrement
évident lorsqu’ils sont utilisés pour cibler ou nuire à quelqu’un : bien que les images ou les vidéos
puissent être artificielles en elles-mêmes, les dommages qu’elles causent sont réels et laissent « de
profondes cicatrices dans le cœur de la personne qui les subit », qui se sent ainsi « blessée dans sa
dignité humaine »[159].

88. Plus généralement, en faussant « la relation avec les autres et avec la réalité »[160], les produits
audiovisuels contrefaits générés par l’IA peuvent progressivement saper les fondements de la société.
Cela nécessite une réglementation rigoureuse, car la désinformation, en particulier par le biais de
médias contrôlés ou influencés par l’IA, peut se propager involontairement et alimenter la polarisation
politique et le mécontentement social. En effet, lorsque la société devient indifférente à la vérité,
divers groupes construisent leurs propres versions des « faits », ce qui affaiblit les « relations et
interdépendances »[161] qui sous-tendent la vie sociale. Comme les « deepfakes » incitent les gens à
tout remettre en question et que le faux contenu généré par l’IA érode la confiance dans ce qui est vu
et entendu, la polarisation et les conflits ne feront que s’aggraver. Cette tromperie généralisée n’est pas
un problème mineur : elle touche au cœur de l’humanité, démolissant la confiance fondamentale sur
laquelle les sociétés sont construites[162].

89. La lutte contre la tromperie alimentée par l’IA n’est pas seulement l’affaire des experts en la
matière, mais requiert les efforts de toutes les personnes de bonne volonté. « Si la technologie doit
servir la dignité humaine plutôt que lui nuire, et si elle doit promouvoir la paix plutôt que la violence,
la communauté humaine doit être proactive en s’attaquant à ces tendances dans le respect de la dignité
humaine et en promouvant le bien"[163]. Ceux qui produisent et partagent du matériel généré par l’IA
doivent toujours veiller à vérifier la véracité de ce qu’ils diffusent et, dans tous les cas, ils doivent «
éviter de partager des mots et des images dégradants pour les êtres humains, et donc exclure ce qui
alimente la haine et l’intolérance, avilit la beauté et l’intimité de la sexualité humaine, et exploite les
faibles et les sans-défense »[164]. Cela appelle à une prudence constante et à un discernement attentif
de la part de chaque utilisateur en ce qui concerne son activité en ligne[165].

IA, vie privée et contrôle

90. Les êtres humains sont intrinsèquement relationnels, de sorte que les données que chaque personne
crée dans le monde numérique peuvent être considérées comme une expression objectivée de cette
nature relationnelle. En effet, les données ne véhiculent pas seulement des informations, mais aussi



des connaissances personnelles et relationnelles qui, dans un contexte de plus en plus numérisé,
peuvent devenir un pouvoir sur l’individu. De plus, si certains types de données peuvent concerner des
aspects publics de la vie d’une personne, d’autres peuvent toucher à son intimité, voire à sa
conscience. En définitive, la vie privée joue un rôle central dans la protection des frontières de la vie
intérieure des personnes et dans la garantie de leur liberté d’entrer en relation, de s’exprimer et de
prendre des décisions sans être indûment contrôlées. Cette protection est également liée à la défense
de la liberté religieuse, car la surveillance numérique peut également être utilisée pour exercer un
contrôle sur la vie des croyants et l’expression de leur foi.

91. Il convient d’aborder la question de la vie privée du point de vue du souci de la liberté légitime et
de la dignité inaliénable de la personne en toutes circonstances[166]. En ce sens, le Concile Vatican II
a inclus le droit « à la sauvegarde de la vie privée » parmi les droits fondamentaux nécessaires « pour
mener une vie vraiment humaine », qui doivent être étendus à toutes les personnes en vertu de leur «
éminente dignité »[167]. L’Église a en outre affirmé le droit au respect légitime de la vie privée dans le
contexte du droit de la personne à une bonne réputation, à la défense de son intégrité physique et
mentale, et à être à l’abri des violations et des intrusions indues[168]: autant d’éléments qui relèvent
du respect de la dignité intrinsèque de la personne humaine[169].

92. Les progrès du traitement et de l’analyse des données rendus possibles par l’IA permettent de
détecter des schémas dans le comportement et la pensée d’une personne, même à partir d’une petite
quantité d’informations, ce qui rend la confidentialité des données encore plus nécessaire en tant que
sauvegarde de la dignité et de la nature relationnelle de la personne humaine. Comme l’a observé le
pape François, « à mesure que se développent des attitudes de fermeture et d’intolérance qui nous
isolent des autres, les distances se réduisent ou disparaissent au point de faire perdre le droit à
l’intimité. Tout devient une sorte de spectacle qui peut être épié, surveillé, et la vie est exposée à un
examen constant »[170].

93. S’il existe des moyens légitimes et appropriés d’utiliser l’IA dans le respect de la dignité humaine
et du bien commun, rien ne justifie qu’elle soit utilisée à des fins de contrôle et d’exploitation, pour
restreindre la liberté des individus ou pour profiter à quelques-uns au détriment du plus grand nombre.
Le risque de surveillance excessive doit être contrôlé par des organismes de contrôle appropriés, de
manière à garantir la transparence et la responsabilité publique. Les personnes chargées de ce contrôle
ne devraient jamais outrepasser leur autorité, qui doit toujours être en faveur de la dignité et de la
liberté de chaque personne en tant que base essentielle d’une société juste et à dimension humaine.

94. En outre, « le respect fondamental de la dignité humaine postule que l’unicité de la personne ne
doit pas être identifiée à un ensemble de données »[171]. Cela s’applique particulièrement aux
utilisations de l’IA liées à l’évaluation d’individus ou de groupes sur la base de leur comportement, de
leurs caractéristiques ou de leur histoire, une pratique connue sous le nom de « notation sociale » : «
Dans les processus décisionnels sociaux et économiques, nous devons être prudents avant de confier
des jugements à des algorithmes qui traitent des données collectées, souvent subrepticement, sur les
individus et leurs caractéristiques et comportements antérieurs. Ces données peuvent être contaminées
par des préjugés sociaux et des idées préconçues. D’autant plus que le comportement passé d’un
individu ne devrait pas être utilisé pour lui refuser la possibilité de changer, de grandir et de contribuer
à la société. Nous ne pouvons pas permettre aux algorithmes de limiter ou de conditionner le respect
de la dignité humaine, ni d’exclure la compassion, la miséricorde, le pardon et, surtout, l’ouverture à
l’espoir d’un changement chez l’individu »[172].

L’IA et la protection de la maison commune

95. L’IA a de nombreuses applications prometteuses pour améliorer notre relation avec la maison
commune qui nous héberge, comme la création de modèles pour prédire les événements
météorologiques extrêmes, la proposition de solutions d’ingénierie pour réduire leur impact, la gestion
des opérations de sauvetage et la prédiction des mouvements de population[173]. En outre, l’IA peut



soutenir l’agriculture durable, optimiser la consommation d’énergie et fournir des systèmes d’alerte
précoce pour les urgences de santé publique. Toutes ces avancées pourraient renforcer la résilience
face aux défis liés au climat et promouvoir un développement plus durable.

96. Dans le même temps, les modèles d’IA d’aujourd’hui et le matériel qui les supporte nécessitent de
grandes quantités d’énergie et d’eau et contribuent de manière significative aux émissions de CO2, en
plus d’être gourmands en ressources. Cette réalité est souvent masquée par la manière dont cette
technologie est présentée dans l’imaginaire populaire, où des mots comme « nuage »[174] peuvent
donner l’impression que les données sont stockées et traitées dans un domaine intangible, distinct du
monde physique. Au contraire, le nuage n’est pas un domaine éthéré séparé du monde physique, mais,
comme tout dispositif informatique, il a besoin de machines, de câbles et d’énergie. Il en va de même
pour la technologie qui sous-tend l’IA. Au fur et à mesure que ces systèmes gagnent en complexité, en
particulier les grands modèles de langage (LLM), ils nécessitent des ensembles de données de plus en
plus importants, une puissance de calcul accrue et des infrastructures de stockage de données
massives. Compte tenu du lourd tribut que ces technologies prélèvent sur l’environnement, le
développement de solutions durables est essentiel pour réduire leur impact sur la « maison
commune ».

97. Ainsi, comme l’enseigne le Pape François, il est important de « chercher des solutions non
seulement dans la technologie, mais aussi dans un changement de l’être humain »[175]. En outre, une
conception correcte de la création sait reconnaître que la valeur de toutes les choses créées ne peut être
réduite à une simple utilité. Par conséquent, une gestion pleinement humaine de la terre rejette
l’anthropocentrisme déformé du paradigme technocratique, qui cherche à « extraire tout ce qui est
possible » de la nature[176], et du « mythe du progrès », selon lequel « les problèmes écologiques
seront simplement résolus par de nouvelles applications techniques, sans considérations éthiques ni
changements fondamentaux »[177]. Cette mentalité doit céder la place à une vision plus holistique qui
respecte l’ordre de la création et promeut le bien intégral de la personne humaine, sans négliger la
sauvegarde de « notre maison commune »[178].

L’IA et la guerre

98. Le Concile Vatican II et le magistère papal qui l’a suivi ont affirmé avec force que la paix n’est pas
la simple absence de guerre et ne se limite pas au maintien d’un équilibre des forces entre des
adversaires. Au contraire, selon les mots de saint Augustin, la paix est « la tranquillité de l’ordre
»[179]. En effet, la paix ne peut être atteinte sans la protection des biens des personnes, la libre
communication, le respect de la dignité des personnes et des peuples et la pratique assidue de la
fraternité. La paix est l’œuvre de la justice et l’effet de la charité, et elle ne peut être obtenue par la
seule force ou par la seule absence de guerre, mais elle doit être construite avant tout par une
diplomatie patiente, par la promotion active de la justice, de la solidarité, du développement humain
intégral et du respect de la dignité de toutes les personnes[180]. Ainsi, les instruments destinés à
maintenir une certaine paix ne doivent jamais pouvoir être utilisés à des fins d’injustice, de violence
ou d’oppression, mais doivent toujours être subordonnés à la « ferme volonté de respecter les autres
hommes et les autres peuples et leur dignité, et à la pratique assidue de la fraternité »[181].

99. Si les capacités analytiques de l’intelligence artificielle peuvent être utilisées pour aider les nations
à rechercher la paix et à garantir la sécurité, « l’utilisation de l’intelligence artificielle en temps de
guerre » peut s’avérer très problématique. Le pape François a noté que « la possibilité de mener des
opérations militaires à l’aide de systèmes de contrôle à distance a conduit à une perception réduite de
la dévastation qu’ils causent et de la responsabilité de leur utilisation, contribuant à une approche
encore plus froide et plus détachée de l’immense tragédie de la guerre »[182]. De plus, la facilité avec
laquelle les armes, rendues autonomes, rendent la guerre plus viable va à l’encontre du principe même
de la guerre comme dernier recours en cas de légitime défense[183], augmentant les moyens de guerre
bien au-delà de la portée du contrôle humain et accélérant une course aux armements déstabilisante
avec des conséquences dévastatrices pour les droits de l’homme[184].



100. En particulier, les systèmes d’armes autonomes létales, capables d’identifier et de frapper des
cibles sans intervention humaine directe, sont « une grave source de préoccupation éthique », car ils
sont dépourvus de la « capacité humaine exclusive de jugement moral et de prise de décision
éthique »[185]. Pour ces raisons, le pape François a appelé de toute urgence à repenser le
développement de ces armes afin d’en interdire l’utilisation, « en commençant déjà par un engagement
proactif et concret pour introduire un contrôle humain toujours plus grand et significatif. Aucune
machine ne devrait jamais choisir de prendre la vie d’un être humain"[186].

101. L’écart entre les machines capables de tuer de manière précise et autonome et celles capables de
destruction massive étant faible, certains chercheurs travaillant dans le domaine de l’IA ont exprimé
leur inquiétude quant au « risque existentiel » que représente une telle technologie, capable d’agir de
manière à menacer la survie de l’humanité ou de régions entières. Cette inquiétude doit être prise au
sérieux, dans la lignée des préoccupations actuelles concernant les technologies qui confèrent à la
guerre « un pouvoir de destruction incontrôlable, affectant de nombreux civils innocents »[187],
n’épargnant même pas les enfants. Dans ce contexte, l’appel de Gaudium et spes à « considérer le
thème de la guerre avec une mentalité entièrement nouvelle »[188] est plus urgent que jamais.

102. En même temps, si les risques théoriques de l’IA méritent l’attention, il existe également des
dangers plus urgents et plus immédiats concernant la manière dont des individus mal intentionnés
pourraient l’utiliser[189]. L’IA, comme tout autre outil, est une extension du pouvoir de l’humanité, et
bien que nous ne puissions pas prédire tout ce qu’elle sera capable d’accomplir, on sait
malheureusement bien ce que les humains sont capables de faire. Les atrocités déjà commises au cours
de l’histoire de l’humanité suffisent à susciter de vives inquiétudes quant aux abus potentiels de l’IA.

103. Comme l’a observé saint Jean-Paul II, « l’humanité possède aujourd’hui des instruments d’une
puissance sans précédent : elle peut faire de ce monde un jardin ou le réduire à un tas de
décombres »[190]. Dans cette perspective, l’Église rappelle, avec le Pape François, que « la liberté
humaine peut soit offrir sa contribution intelligente à une évolution positive », soit se transformer « en
un chemin de décadence et de destruction réciproque »[191]. Pour éviter que l’humanité ne s’engage
dans des spirales d’autodestruction[192], il est nécessaire de prendre clairement position contre toutes
les applications de la technologie qui menacent intrinsèquement la vie et la dignité de la personne
humaine. Un tel engagement exige un discernement minutieux quant à l’utilisation de l’IA, en
particulier dans le domaine de la défense militaire, afin de s’assurer qu’elle respecte toujours la dignité
humaine et sert le bien commun. Le développement et l’utilisation de l’IA dans le domaine de
l’armement devraient être soumis aux plus hauts niveaux d’examen éthique, en veillant à ce que la
dignité humaine et le caractère sacré de la vie soient respectés[193].

L’IA et la relation de l’humanité avec Dieu

104. La technologie offre des moyens efficaces pour découvrir et exploiter les ressources de la planète,
même si, dans certains cas, l’humanité cède de plus en plus le contrôle de ces ressources aux
machines. Dans certains cercles de scientifiques et de futurologues, un certain optimisme règne quant
au potentiel de l’intelligence artificielle générale (IAG), une forme hypothétique d’IA qui pourrait
rattraper ou surpasser l’intelligence humaine et conduire à des progrès dépassant l’imagination.
Certains pensent même que l’IAG serait capable d’atteindre des capacités surhumaines. Alors que la
société s’éloigne du lien avec le transcendant, certains sont tentés de se tourner vers l’IA en quête de
sens ou d’épanouissement, des désirs qui ne peuvent trouver leur véritable satisfaction que dans la
communion avec Dieu[194].

105. Cependant, la présomption de remplacer Dieu par une œuvre de ses propres mains est une
idolâtrie, contre laquelle l’Écriture Sainte met en garde (par exemple Ex 20, 4 ; 32, 1-5 ; 34, 17). En
outre, l’IA peut être encore plus séduisant que les idoles traditionnelles : en effet, contrairement à ces
dernières, qui « ont une bouche et ne parlent pas, des yeux et ne voient pas, des oreilles et n’entendent
pas » (Ps 115, 5-6), l’IA peut « parler » ou, du moins, en donner l’illusion (cf. Ap 13, 15). Il faut plutôt



se rappeler que l’IA n’est qu’un pâle reflet de l’humanité, étant produite par des esprits humains,
formée à partir de matériel produit par des êtres humains, prédisposée à des stimuli humains et
soutenue par un travail humain. Elle ne peut pas disposer de nombreuses capacités propres à la vie
humaine et elle est également faillible. Par conséquent, en cherchant en elle un « Autre » plus grand
avec lequel partager son existence et sa responsabilité, l’humanité risque de créer un substitut de Dieu.
En fin de compte, ce n’est pas l’IA qui est déifiée et adorée, mais l’être humain, qui devient ainsi
l’esclave de son propre travail[195].

106. Bien qu’elle puisse être mise au service de l’humanité et contribuer au bien commun, l’IA reste
un produit de la main de l’homme, portant « l’empreinte de l’art et de l’ingéniosité humaine » (Ac 17,
29), auquel il ne faut jamais attribuer une valeur disproportionnée. Comme le dit le livre de la Sagesse
: « C’est un homme qui les a faits, c’est un homme qui a emprunté le souffle qui les a façonnés. Or,
nul ne peut façonner un dieu comme lui ; étant mortel, il fait une chose morte avec des mains impies.
Il est toujours meilleur que les objets qu’il adore ; par rapport à eux, il a eu la vie, mais eux jamais »
(Sg 15, 16-17).

107. Au contraire, « dans son intériorité, [l’être humain] transcende l’univers des choses : c’est dans
ces profondeurs qu’il retourne, lorsqu’il revient à lui-même, là où l’attend ce Dieu qui scrute les
cœurs, là où, sous le regard de Dieu, il décide de son destin »[196]. C’est dans le cœur - rappelle le
Pape François - que chaque personne découvre le « lien paradoxal entre la valorisation de soi et
l’ouverture aux autres, entre la rencontre très personnelle avec soi-même et le don de soi aux autres
»[197]. C’est pourquoi « seul le cœur est capable de placer les autres facultés et passions et toute notre
personne dans une attitude de révérence et d’obéissance amoureuse au Seigneur »[198], qui « nous
offre de nous traiter comme “toi”, toujours et pour toujours »[199].

VI. Réflexion finale

108. Considérant les différents défis posés par le progrès technologique, le Pape François a relevé la
nécessité d’un développement « de la responsabilité, des valeurs et de la conscience » proportionnel à
l’augmentation des possibilités offertes par cette technologie[200], reconnaissant que « plus le pouvoir
des hommes croît, plus leur responsabilité s’étend et s’élargit »[201].

109. D’autre part, « la question essentielle et fondamentale » reste toujours de savoir « si l’homme, en
tant qu’homme, dans le contexte de ce progrès, devient vraiment meilleur, c’est-à-dire plus mûr
spirituellement, plus conscient de la dignité de son humanité, plus responsable, plus ouvert aux autres,
en particulier aux plus nécessiteux et aux plus faibles, plus disposé à donner et à apporter de l’aide à
tous »[202].

110. Il est donc essentiel de pouvoir évaluer de manière critique les applications individuelles dans des
contextes particuliers afin de déterminer si elles promeuvent ou non la dignité et la vocation humaines
et le bien commun. Comme pour de nombreuses technologies, les effets des différentes applications de
l’IA ne sont pas toujours prévisibles dès le départ. Dans la mesure où ces applications et leur impact
social deviennent plus clairs, un retour d’information approprié devrait commencer à être fourni à tous
les niveaux de la société, conformément au principe de subsidiarité. Il est important que les utilisateurs
individuels, les familles, la société civile, les entreprises, les institutions, les gouvernements et les
organisations internationales, chacun à leur niveau, s’efforcent de garantir que l’utilisation de l’IA est
appropriée pour le bien de tous.

111. Aujourd’hui, un défi et une opportunité importants pour le bien commun consistent à considérer
cette technologie dans un horizon d’intelligence relationnelle, qui met l’accent sur l’interconnexion
des individus et des communautés et exalte la responsabilité partagée pour le bien-être intégral
d’autrui. Le philosophe du 20e siècle Nicolas Berdiaev a observé que les gens accusent souvent les
machines d’être responsables des problèmes individuels et sociaux ; cependant, « cela ne fait
qu’humilier l’homme et ne correspond pas à sa dignité », car « c’est une chose indigne de transférer la
responsabilité de l’homme à une machine »[203]. Seule la personne humaine peut être considérée



comme moralement responsable, et les défis d’une société technologique concernent en fin de compte
son esprit. Par conséquent, faire face à ces défis « exige une revigoration de la sensibilité
spirituelle »[204].

112. Un autre point à considérer est l’appel, suscité par l’apparition de l’IA sur la scène mondiale, à
une appréciation renouvelée de tout ce qui est humain. Comme l’a fait remarquer l’écrivain catholique
français Georges Bernanos il y a de nombreuses années, « le danger n’est pas dans la multiplication
des machines, mais dans le nombre toujours croissant d’hommes habitués, dès l’enfance, à ne rien
vouloir de plus que ce que les machines peuvent donner »[205]. Le défi est tout aussi vrai aujourd’hui
qu’à l’époque, car la progression rapide de la numérisation entraîne le risque d’un « réductionnisme
numérique », dans lequel les expériences non quantifiables sont mises de côté, puis oubliées, ou
considérées comme non pertinentes parce qu’elles ne peuvent pas être calculées en termes formels.
L’IA ne devrait être utilisée que comme un outil complémentaire à l’intelligence humaine et ne devrait
pas en remplacer la richesse[206]. Cultiver les aspects de la vie humaine qui vont au-delà du calcul est
essentiel pour préserver une « humanité authentique », qui « semble habiter au milieu de la civilisation
technologique, presque imperceptiblement, comme un brouillard filtrant sous une porte fermée »[207].

La vraie sagesse

113. Aujourd’hui, l’immense étendue des connaissances est accessible d’une manière qui aurait
émerveillé les générations passées ; cependant, pour éviter que le progrès de la science ne reste
humainement et spirituellement stérile, il faut aller au-delà de la simple accumulation de données et
viser la vraie sagesse[208].

114. Cette sagesse est le don dont l’humanité a le plus besoin pour faire face aux questions profondes
et aux défis éthiques posés par l’IA : « Ce n’est qu’en nous dotant d’un regard spirituel, qu’en
retrouvant une sagesse du cœur, que nous pourrons lire et interpréter la nouveauté de notre temps
»[209]. Cette « sagesse du cœur » est « cette vertu qui nous permet de tisser ensemble le tout et les
parties, les décisions et leurs conséquences ». L’humanité ne peut pas « exiger cette sagesse des
machines », car elle « se laisse trouver par ceux qui la cherchent et se laisse voir par ceux qui l’aiment
; elle devance ceux qui la désirent et va à la recherche de ceux qui en sont dignes (cf. Sg 6, 12-16)
»[210].

115. Dans un monde marqué par l’EI, nous avons besoin de la grâce de l’Esprit Saint, qui « nous
permet de voir les choses avec les yeux de Dieu, de comprendre les liens, les situations, les
événements et d’en découvrir le sens »[211].

116. Puisque « ce qui mesure la perfection des personnes, c’est leur degré de charité, et non la quantité
de données et de connaissances qu’elles peuvent accumuler »[212], la manière dont l’intelligence
artificielle est adoptée « pour inclure les derniers, c’est-à-dire les frères et les sœurs les plus faibles et
les plus nécessiteux, est la mesure révélatrice de notre humanité »[213]. Cette sagesse peut éclairer et
guider une utilisation centrée sur l’homme de cette technologie qui, en tant que telle, peut aider à
promouvoir le bien commun, à prendre soin de la « maison commune », à faire progresser la recherche
de la vérité, à soutenir le développement humain intégral, à encourager la solidarité et la fraternité
humaines et à conduire l’humanité à son but ultime : la communion heureuse et pleine avec
Dieu[214].

117. Dans la perspective de la Sagesse, les croyants pourront agir comme des agents responsables,
capables d’utiliser cette technologie pour promouvoir une vision authentique de la personne humaine
et de la société[215], à partir d’une compréhension du progrès technologique comme faisant partie du
plan de Dieu sur la création : une activité que l’humanité est appelée à ordonner au Mystère pascal de
Jésus-Christ, dans la recherche constante du Vrai et du Bien.

Le Souverain Pontife François, lors de l’audience accordée le 14 janvier 2025 aux soussignés, Préfets
et Secrétaires du Dicastère pour la Doctrine de la Foi et du Dicastère pour la Culture et l’Éducation,



a approuvé cette Note et en a ordonné la publication.

Donné à Rome, au siège du Dicastère pour la Doctrine de la Foi et du Dicastère pour la Culture et
l’Éducation, le 28 janvier 2025, Mémoire liturgique de saint Thomas d’Aquin, Docteur de l’Église.

Víctor Manuel Card.
Fernández

Préfet

José Card. Tolentino de Mendonça
Préfet

   
Mgr Armando Matteo

Secrétaire
Section doctrinale

S.E. Mgr Paul Tighe
Secrétaire

Section culture

             

Ex Audientia Die 14.01.2025
Franciscus

 

 

 

Sommaire

I.  Introduction

II. Qu’est-ce que l’intelligence artificielle ?

III.  L’intelligence dans la tradition philosophique et théologique

La rationalité

Incarnation

Relationalité

Relation à la vérité

La garde du monde

Une compréhension intégrale de l’intelligence humaine

Limites de l’IA

IV. Le rôle de l’éthique dans l’orientation du développement et de l’utilisation de l’IA

Une aide à la liberté et à la prise de décision de l'homme

V. Questions spécifiques

L’IA et la société



L’IA et les relations humaines

IA, économie et travail

IA et santé

IA et éducation

IA, désinformation, deepfakes et abus

IA, vie privée et contrôle

L’IA et la protection de la maison commune

L’IA et la guerre

L’IA et la relation de l'humanité avec Dieu

VI. Réflexion finale

La vraie sagesse

 

[1] Catéchisme de l'Eglise Catholique, n. 378. Voir aussi Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium
et spes (7 décembre 1965), n. 34 : AAS 58 (1966), 1052-1053.

[2] François, Discours aux participants à l'Assemblée plénière de l'Académie pontificale pour la vie
(28 février 2020) : AAS 112 (2020), 307. Cf. Id., Discours à la Curie romaine pour les vœux de Noël
(21 décembre 2019) : AAS 112 (2020), 43.

[3] Cf. François, Message pour la LVIIIe Journée Mondiale des Communications Sociales (24 janvier
2024) : L’Osservatore Romano, 24 janvier 2024, 8.

[4] Cf. Catéchisme de l’Église catholique, n. 2293 ; Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et
spes (7 décembre 1965), n. 35 : AAS 58 (1966), 1053.

[5] J. McCarthy et al, A Proposal for the Dartmouth Summer Research Project on Artificial
Intelligence (31 août 1955), http://www-formal.stanford.edu/jmc/history/dartmouth/dartmouth.html
(consulté le 21 octobre 2024).

[6] Cf. François, Message pour la LVIIe Journée Mondiale de la Paix (1 janvier 2024), nn. 2-3
: L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 2.

[7] Les termes utilisés dans ce document pour décrire les résultats ou les procédures de l’IA sont
employés de manière figurée pour expliquer ses actions et n’entendent pas lui attribuer des qualités
humaines.

[8] Cf. François, Discours à la Session du G7 sur l’Intelligence Artificielle à Borgo Egnazia
(Pouilles) (14 juin 2024): L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 3; Id., Message pour la LVIIe Journée
Mondiale de la Paix (1 janvier 2024), n. 2: L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 2.

[9] Dans ces lignes, les principales positions des « transhumanistes » et des « posthumanistes »
peuvent être discernées. Les transhumanistes affirment que les progrès technologiques permettront aux



êtres humains de dépasser leurs limites biologiques et d'améliorer leurs capacités physiques et
cognitives. Les post-humanistes, quant à eux, affirment que ces progrès finiront par altérer l'identité
humaine de telle sorte que les êtres humains ne pourront même plus être considérés comme
véritablement « humains ». Ces deux positions reposent sur une perception fondamentalement
négative de la corporalité, qui est davantage considérée comme un obstacle que comme une partie
intégrante de l'identité humaine, qui est également appelée à participer à la pleine réalisation de la
personne. Une telle vision négative est en contradiction avec une compréhension correcte de la dignité
humaine. Tout en soutenant un véritable progrès scientifique, l’Église affirme que cette dignité se
fonde sur « la personne comme unité inséparable » du corps et de l'âme, et qu’elle est « également
inhérente à son corps, qui participe à sa manière à ce que la personne humaine soit l'image de Dieu »
(Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclar. Dignitas infinita [8 avril 2024], n. 18).

[10] Cette approche reflète une perspective fonctionnaliste, qui réduit l'esprit humain à ses fonctions et
suppose que celles-ci peuvent être entièrement quantifiées en termes physiques et mathématiques.
Cependant, même dans le cas où une future IAG se révélerait réellement intelligente, elle resterait de
nature fonctionnelle.

[11] Cf. A.M. Turing, « Computing Machinery and Intelligence », Mind 59 (1950) 443-460.

[12] Si l’on attribue la « pensée » aux machines, il faut préciser qu’il s’agit de procédures de calcul et
non de pensée critique. De même, si l’on pense que ces appareils peuvent fonctionner selon une
pensée logique, il faut préciser que cela se limite à la logique informatique. Au contraire, par sa nature
même, la pensée humaine se caractérise comme un processus créatif capable d'aller au-delà des
données de départ dont il dispose.

[13] Sur le rôle fondamental du langage dans la formation de la compréhension, cf. M. Heidegger,
Über den Humanismus, Klostermann, Francfort-sur-le-Main 1949 (tr. it. Lettera sull’« Umanismo »,
Milan 1995).

[14] Pour une exploration plus approfondie de ces fondements anthropologiques et théologiques, voir
AI Research Group of the Centre for Digital Culture of the Dicastery for Culture and Education,
Encountering Artificial Intelligence : Ethical and Anthropological Investigations (Theological
Investigations of Artificial Intelligence, 1), édité par M.J. Gaudet, N. Herzfeld, P. Scherz, J.J. Wales,
Pickwick, Eugene 2024, 43-144.

[15] Aristote, Métaphysique, I.1, 980a21.

[16] Cf. Augustin d’Hippone, De Genesi ad litteram libri duodecim, III, 20, 30 : PL 34, 292 : «
L’homme est fait à l’image de Dieu par rapport à la faculté par laquelle il est supérieur aux animaux
privés de raison. Or, cette faculté est précisément la raison ou l'esprit ou l’intelligence ou tout autre
nom que l'on donne à cette faculté » ; Id., Enarrationes in Psalmos, 54, 3 : PL 36, 629 : « Considérant
donc toutes les choses qu’il possède, l'homme arrive à la conclusion que, dans la mesure où il possède
l'intelligence, il se distingue des animaux ». Cela est également confirmé par saint Thomas, qui affirme
que « l’homme est le plus parfait de tous les êtres terrestres doués de mouvement. Et son opération
naturelle propre est l’intuition », par laquelle l’homme fait abstraction des choses et « reçoit dans son
esprit les intelligibles en acte » (Thomas d’Aquin, Summa contra Gentiles, II, 76).

[17] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 15 : AAS 58 (1966),
1036.

[18] Thomas d’Aquin, Summa Theologiae, II-II, q. 49, a. 5, ad 3. Pour une perspective contemporaine
qui reprend certains éléments de la distinction classique et médiévale entre ces deux modes de pensée,
cf. D. Kahneman, Thinking, Fast and Slow, Farrar, Straus and Giroux, New York 2011 (tr. it. Pensieri
lenti e veloci, Milano 2012).



[19] Thomas d’Aquin, Summa Theologiae, I, q. 76, a. 1, resp.

[20] Cf. Irénée de Lyon, Adversus haereses, V, 6, 1 : PG 7/2, 1136-1138.

[21] Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclar. Dignitas infinita (8 avril 2024), n. 9. Cf. François,
Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 213 : AAS 112 (2020), 1045 : « L’intelligence peut ainsi
scruter la réalité des choses, par la réflexion, l’expérience et le dialogue, pour reconnaître dans cette
réalité qui la transcende le fondement de certaines exigences morales universelles ».

[22] Cf. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Note doctrinale sur certains aspects de
l'évangélisation (3 décembre 2007), n. 4 : AAS 100 (2008), 491-492.

[23]Catéchisme de l’Église catholique, n. 365. Cf. Thomas d’Aquin, Summa Theologiae, I, q. 75, a. 4,
resp.

[24] En effet, la Bible « considère généralement l’homme comme un être qui existe dans le corps et
qui est impensable en dehors de lui “ (Commission Biblique Pontificale, « Qu’est-ce que l’homme ? »
(Ps 8, 5). Un itinéraire d’anthropologie biblique [30 septembre 2019], n. 19). Cf. Ibid. n. 20-21, 43-
44, 48.

[25] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 22 : AAS 58 (1966),
1042. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Instr. Dignitas personae (8 septembre 2008), n. 7 :
AAS 100 (2008), 863 : « Le Christ n’a pas dédaigné la corporéité humaine, mais il en a pleinement
révélé le sens et la valeur ».

[26] Thomasd’Aquin, Summa contra Gentiles, II, 81.

[27] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 15 : AAS 58 (1966),
1036.

[28] Cf. Thomas d’Aquin, Summa Theologiae, I, q. 89, a. 1, resp. : « L’existence séparée du corps
n'est pas conforme à sa nature [...]. C'est pourquoi l'âme est unie au corps afin d'avoir une existence et
un fonctionnement conformes à sa nature ».

[29] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 14 : AAS 58 (1966),
1035. Cf. Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclar. Dignitas infinita (8 avril 2024), n. 18.

[30] Commission Théologique Internationale, Communion et Service. La personne humaine créée à
l’image de Dieu (2004), n. 56. Cf. Catéchisme de l’Église catholique, n. 357.

[31] Cf. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Instr. Dignitas personae (8 septembre 2008), nn. 5, 8
: AAS 100 (2008), 862.863-864 ; Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclar. Dignitas infinita (8 avril
2024), nn. 15, 24, 53-54.

[32] Catéchisme de l’Église catholique, n. 356. Cf. Ibid., n. 221.

[33] Cf. Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclar. Dignitas infinita (8 avril 2024), nn. 13, 26-27.

[34] Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Instr. Donum veritatis (24 mai 1990), n. 6 : AAS 82
(1990), 1552. Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. Veritatis splendor (6 août 1993), n. 109 : AAS 85 (1993),
1219 ; Pseudo Dionysius Areopagitus, De divinis nominibus, VII, 2 : PG 3, 868B-C : « Les âmes aussi
ont un discours rationnel, dans la mesure où elles se déplacent largement et en rond autour de la vérité
des choses. [...] Mais, par suite de la réduction du multiple à l’Un, elles peuvent être estimées dignes
des compréhensions angéliques, dans la mesure où cela est possible et réalisable de la part des âmes ».

[35] Jean-Paul II, Lett. enc. Fides et ratio (14 septembre 1998), n. 3 : AAS 91 (1999), 7.



[36] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 15 : AAS 58 (1966),
1036.

[37] Jean-Paul II, Lett. enc. Fides et ratio (14 septembre 1998), n. 42 : AAS 91 (1999), 38. Cf.
François, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 208 : AAS 112 (2020), 1043 : « L’intelligence
humaine peut dépasser les convenances du moment et saisir certaines vérités qui ne changent pas, qui
ont été des vérités avant nous et qui seront toujours des vérités. En scrutant la nature humaine, la
raison découvre des valeurs qui sont universelles parce qu'elles en découlent » ; Ibid. n. 184 : AAS 112
(2020), 1034.

[38] Cf. B. Pascal, Pensées, n. 267 (éd. Brunschvicg ; tr. it. Pensieri, Città Nuova, Roma 2003) : « Le
dernier pas de la raison est de reconnaître qu’il y a des choses infinies qui la dépassent ».

[39] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 15 : AAS 58 (1966),
1036. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Note doctrinale sur certains aspects de
l'évangélisation (3 décembre 2007), n. 4 : AAS 100 (2008), 491-492.

[40] La capacité sémantique permet à l'être humain de saisir le contenu d'un message exprimé dans
n'importe quelle forme de communication, d'une manière qui est liée à sa structure matérielle ou
empirique (comme le code informatique) et qui, en même temps, la transcende. Dans ce cas,
l'intelligence devient une sagesse qui « permet de VOIR les choses avec les yeux de Dieu, de
comprendre les liens, les situations, les événements et d’en découvrir le sens » (François, Message
pour la LVIIIe Journée mondiale des Communications [24 janvier 2024] : L’Osservatore Romano, 24
janvier 2024, 8). La créativité permet de produire des contenus ou des idées nouvelles, offrant surtout
un point de vue original sur la réalité. Ces deux capacités présupposent une subjectivité personnelle
pour se réaliser pleinement.

[41] Conc. Œcum. Vat. II, Déclar. Dignitatis humanae (7 décembre 1965), n. 3 : AAS 58 (1966), 931.

[42] La charité « est beaucoup plus qu'un sentiment subjectif si elle s'accompagne d'un engagement de
vérité [...]. C'est précisément son rapport à la vérité qui favorise l'universalisme de la charité et la
préserve ainsi d'être « reléguée dans une sphère étroite et privée de relations ». […] L’ouverture à la
vérité protège la charité d’une fausse foi qui reste « dépourvue de souffle humain et universel »
(François, Lett. enc. Fratelli tutti [3 octobre 2020], n. 184 : AAS 112 [2020], 1034). Les citations
internes sont tirées de Benoît XVI, Lettre encyclique Caritas in veritate (29 juin 2009), nn. 3-4 : AAS
101 (2009), 642-643.

[43] Jean-Paul II, Enc. Fides et ratio (14 septembre 1998), 13 : AAS 91 (1999), 15.

[44] Cf. Commission théologique internationale, Communion et service. La personne humaine créée à
l'image de Dieu (2004), n. 7.

[45] Jean-Paul II, Enc. Fides et ratio (14 septembre 1998), 13 : AAS 91 (1999), 15. Congrégation pour
la Doctrine de la Foi, Note doctrinale sur certains aspects de l’évangélisation (3 décembre 2007), 4 :
AAS 100 (2008), 491-492.

[46] Bonaventure de Bagnoregio, In II Librum Sententiarum, d. I, p. 2, a. 2, q. 1, cité dans le
Catéchisme de l’Église catholique, n. 293. Cf. Ibid. n. 294.

[47] Cf. Catéchisme de l’Église catholique, nn. 295, 299, 302. Bonaventure compare l'univers à « un
livre, dans lequel la Trinité créatrice brille, est représentée et lue » (Bonaventure de Bagnoregio,
Breviloquium, II, 12, 1), cette même Trinité qui accorde l’existence à toutes les choses. « Toute
créature du monde est pour nous comme un livre, une image et un miroir « (Alain de Lille, De
incarnatione Christi : PL 210, 579a).



[48] Cf. François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 67 : AAS 107 (2015), 874 ; Jean-Paul II,
Lett. enc. Laborem exercens (14 septembre 1981), n. 6 : AAS 73 (1981), 589-592 ; Conc. Œcum. Vat.
II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 33-34 : AAS 58 (1966), 1052-1053 ;
Commission Théologique Internationale, Communion et Service. La personne humaine créée à
l’image de Dieu (2004), n. 57 : « L'être humain occupe une place unique dans l'univers selon le plan
divin : il jouit du privilège de participer au gouvernement divin de la création visible. [Puisque la
position de l’homme en tant que dirigeant est en fait une participation au gouvernement divin de la
création, nous en parlons ici comme d'une forme de service ».

[49] Cf. Jean-Paul II, Enc Lett. Veritatis splendor (6 août 1993), nn. 38-39 : AAS 85 (1993), 1164-
1165.

[50] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), nn. 33-34 : AAS 58
(1966), 1052-1053. Cette idée se retrouve également dans le récit de la création, où Dieu conduit les
créatures à Adam « pour voir comment il les appellerait : tout nom que l'homme donnerait à chacun
des êtres vivants serait son nom » (Gn 2,19), une action qui démontre l'implication active de
l'intelligence humaine dans la gestion de la création par Dieu. Jean Chrysostome, Homiliae in
Genesim, XIV, 17-21 : PG 53, 116-117.

[51] Cf. Catéchisme de l’Église catholique, n. 301.

[52] Cf. Ibid., n. 302.

[53] Bonaventure da Bagnoregio, Breviloquium II, 12, 1. Cf. Ibid., II, 11, 2.

[54] Cf. François, Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 236 : AAS 105 (2013), 1115 ;
Id., Discours aux participants à la rencontre des aumôniers et des responsables de la pastorale
universitaire, promue par le Dicastère pour la culture et l'éducation (24 novembre 2023) :
L’Osservatore Romano, 24 novembre 2023, 7.

[55] Cf. J.H. Newman, The Idea of a University Defined and Illustrated, Discourse 5.1, Basil Montagu
Pickering, London 18733, 99-100 (tr. it. L’idea di un’università, Roma 2005); François, Discorso a
rettori, docenti, studenti e personale delle università e istituzioni pontificie romane (25 février
2023): AAS 115 (2023), 316.

[56] François, Discours aux représentants de la Confédération nationale de l'artisanat et des petites et
moyennes entreprises (CNA) (15 novembre 2024) : L’Osservatore Romano, 15 novembre 2024, 8.

[57] Cf. François, Exhort. ap. Querida Amazonia (2 février 2020), n. 41 : AAS 112 (2020), 246 ; Id.,
Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 146 : AAS 107 (2015), 906.

[58] François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 47 : AAS 107 (2015), 864. Id., Lett. enc. Dilexit
nos (24 octobre 2024), nn. 17-24 : L’Osservatore Romano, 24 octobre 2024, 5 ; Id, Lett. enc. Fratelli
tutti (3 octobre 2020), nn. 47-50 : AAS 112 (2020), 985-987.

[59] François, Lett. enc. Dilexit nos (24 octobre 2024), n. 20 : L’Osservatore Romano, 24 octobre
2024, 5.

[60] P. Claudel, Conversation sur Jean Racine, Gallimard, Paris 1956, 32. Cf. François, Lett.
enc. Dilexit nos (24 ottobre 2024), n. 13 : L’Osservatore Romano, 24 ottobre 2024, 5 : « L’intelligenza
e la volontà si [mettano] al suo servizio [del cuore], sentendo e gustando le verità piuttosto che volerle
dominare come fanno spesso alcune scienze ».

[61] Dante Alighieri, Paradiso, Canto XXX.



[62] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Déclar. Dignitatis humanae (7 décembre 1965), n. 3 : AAS 58 (1966),
931 : « La norme suprême de la vie humaine est la loi divine, éternelle, objective et universelle, par
laquelle Dieu, avec sagesse et amour, ordonne, dirige et gouverne l'univers et les chemins de la
communauté humaine. Et Dieu fait participer l'être humain à sa loi, afin que l'homme, sous sa douce
conduite, connaisse toujours mieux l'immuable vérité » ; Idem, Const. past. Gaudium et spes (7
décembre 1965), n. 16 : AAS 58 (1966), 1037.

[63] Cf. Conc. Œcum. Vat. I, Dogm. const. Dei Filius (24 avril 1870), ch. 4 : DH 3016.

[64] François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 110 : AAS 107 (2015), 892.

[65] François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 110 : AAS 107 (2015), 891. Id., Lett. enc.
Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 204 : AAS 112 (2020), 1042.

[66] Nell’essere umano, Dio « ha scolpito la sua immagine e somiglianza (cf. Gn 1,26), conferendogli
una dignità incomparabile […]. In effetti, al di là dei diritti che l’uomo acquista col proprio lavoro,
esistono diritti che non sono il corrispettivo di nessuna opera da lui prestata, ma che derivano
dall’essenziale sua dignità di persona » (Jean-Paul II, Lett. enc. Centesimus annus [1 mai 1991], n. 11
: AAS 83 [1991], 807). Cf. François, Discours à la Session du G7 sur l’Intelligence Artificielle à Borgo
Egnazia (Pouilles) (14 juin 2024) : L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 3-4.

[67] Cf. Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclar. Dignitas infinita (8 avril 2024), nn. 8-9 ;
Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Instr. Dignitas personae (8 septembre 2008), n. 22.

[68] François, Discorso ai partecipanti all’Assemblea Plenaria della Pontificia Accademia per la
Vita (28 février 2020): AAS 112 (2020), 310.

[69] François, Message pour la LVIII e Journée Mondiale des Communications Sociales (24 janvier
2024) : L’Osservatore Romano, 24 janvier 2024, 8.

[70] In questo senso, l’espressione « intelligenza artificiale» è da intendersi come un termine tecnico
per indicare la relativa tecnologia, ricordando che l’espressione è usata anche per designare il campo
di studi e non solo le sue applicazioni.

[71] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), nn. 34-35 : AAS 58
(1966), 1052-1053 ; Jean-Paul II, Lett. enc. Centesimus annus (1 mai 1991), n. 51 : AAS 83 (1991),
856-857.

[72] À titre d'exemple, voir l'encouragement à l'exploration scientifique dans Albertus Magnus, De
Mineralibus, II, 2, 1, et l'appréciation des arts mécaniques dans Hugues de Saint-Victor, Didascalicon,
I, 9. Ces auteurs, qui font partie d'une longue liste d'hommes et de femmes d'Église engagés dans la
recherche scientifique et l'innovation technique, ont montré que « la foi et la science peuvent être unies
dans la charité si la science est mise au service des hommes et des femmes de notre temps, et non
déformée à leur détriment ou même à leur destruction » (François, Discours aux participants à la IIe
Conférence de la Spécola vaticane en mémoire de Georges Lemaître [20 juin 2024] : L’Osservatore
Romano, 20 juin 2024, 8). Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965),
n. 36 : AAS 58 (1966), 1053-1054 ; Jean-Paul II, Lett. enc. Fides et ratio (14 septembre 1998), nn. 2,
106 : AAS 91 (1999), 6-7.86-87.

[73] Catéchisme de l’Église catholique, n. 378.

[74] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 34 : AAS 58 (1966),
1053.

[75] Cf. Ibid. n. 35 : AAS 58 (1966), 1053.



[76] François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 102 : AAS 107 (2015), 888.

[77] Cf. François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 105 : AAS 107 (2015), 889 ; Id., Lett.
enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 27 : AAS 112 (2020), 978 ; Benoit XVI, Lett. enc. Caritas in
veritate (29 juin 2009), n. 23 : AAS 101 (2009), 657-658.

[78] Cf. Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclar. Dignitas infinita (8 avril 2024), nn. 38-39, 47 ;
Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Instr. Dignitas personae (8 septembre 2008), passim.

[79] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 35 : AAS 58 (1966),
1053. Cf. Catéchisme de l’Église catholique, n. 2293.

[80] Cf. François, Discours à la session du G7 sur l'intelligence artificielle à Borgo Egnazia (Puglia)
(14 juin 2024) : L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 2-4.

[81] Cf. Catéchisme de l’Église catholique, n. 1749 : « La liberté fait de l'homme un sujet moral.
Quand il agit librement, l'homme est, pour ainsi dire, le père de ses propres actes ».

[82] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 16 : AAS 58 (1966),
1037. Cf. Catéchisme de l’Église catholique, n. 1776.

[83] Catéchisme de l’Église catholique, n. 1777.

[84] Cf. ibid, nos 1779-1781. Le Pape François encourage également les efforts de tous pour que « la
technologie soit centrée sur l'homme, éthiquement conçue et orientée vers le bien “ (François,
Discours aux participants à la rencontre des « Dialogues Minerva » [27 mars 2023]: AAS 115 [2023],
463).

[85] Cf. François, Lett. enc. Fratelli tutti (3 oct. 2020), n. 166 : AAS 112 (2020), 1026-1027 ; Id.,
Discours aux participants à l’Assemblée plénière de l’Académie pontificale pour la vie (23 septembre
2024) : AAS 112 (2020), 308. Sur le rôle de la capacité humaine d'agir dans la détermination de la fin
particulière (« Zweck ») que chaque application technologique remplit à la lumière d'un but antérieur
(Ziel), voir F. Dessauer, Streit um die Technik, Freiburg i. Br., 1956, 144.

[86] Cf. François, Discours à la session du G7 sur l'intelligence artificielle à Borgo Egnazia (Pouilles)
(14 juin 2024) : L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 4 : « La technologie naît pour un but et, dans
son impact sur la société humaine, elle représente toujours une forme d'ordre dans les relations
sociales et un arrangement de pouvoir, permettant à certains d’accomplir des actions et empêchant
d’autres d’en accomplir d’autres. Cette dimension de pouvoir constitutive de la technologie inclut
toujours, de manière plus ou moins explicite, la vision du monde de ceux qui l’ont réalisée et
développée ».

[87] François, Discours aux participants à l’Assemblée plénière de l’Académie pontificale pour la vie
(28 février 2020) : AAS 112 (2020), 309.

[88] Cf. François, Discours à la session du G7 sur l'intelligence artificielle à Borgo Egnazia (Pouilles)
(14 juin 2024) : L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 3-4.

[89] François, Discorso ai partecipanti all’incontro dei “Minerva Dialogues”(27 mars
2023): AAS 115 (2023), 464. Cf. Id., Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), nn. 212-213 : AAS 112
(2020), 1044-1045.

[90] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. Laborem exercens (14 septembre 1981), n. 5 : AAS 73 (1981), 589 ;
François, Discours à la session du G7 sur l'intelligence artificielle à Borgo Egnazia (Pouilles) (14 juin
2024) : L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 3-4.



[91] Cf. François, Discours à la session du G7 sur l'intelligence artificielle à Borgo Egnazia (Pouilles)
(14 juin 2024) : L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 2 : « Face aux prodiges des machines, qui
semblent pouvoir choisir de manière autonome, nous devons être très clairs sur le fait que la décision
doit toujours être laissée à l’être humain, même avec les tons dramatiques et urgents avec lesquels cela
se présente parfois dans nos vies. Nous condamnerions l'humanité à un avenir sans espoir si nous
enlevions aux gens la capacité de décider d'eux-mêmes et de leur vie, en les condamnant à dépendre
des choix des machines ».

[92] Ibid.

[93] Dans ce document, le terme « biais » (erreur systématique, préjugé) fait référence au biais
algorithmique (qui se produit lorsqu'un système informatique produit des erreurs systématiques et
constantes qui peuvent involontairement discriminer certains groupes de personnes), et non au «
vecteur de biais » dans les réseaux neuronaux (qui rassemble les paramètres utilisés pour ajuster les
sorties des « neurones » du réseau pendant le processus d’apprentissage, afin de mieux s’adapter aux
données).

[94] Cf. François, Discours aux participants de la réunion « Dialogues Minerva » (27 mars 2023) :
AAS 115 (2023), 464, où le Saint-Père a noté le consensus croissant pour que « les processus de
développement respectent des valeurs telles que l'inclusion, la transparence, la sécurité, l’équité, la vie
privée et la responsabilité », et a salué « les efforts des organisations internationales pour réglementer
ces technologies afin qu’elles promeuvent un progrès authentique, c’est-à-dire qu’elles contribuent à
laisser un monde meilleur et une qualité de vie intégralement plus élevée ».

[95] François, Discours à une délégation de la Société Max Planck (23 février 2023) : L’Osservatore
Romano, 23 février 2023, 8.

[96] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 26 : AAS 58 (1966),
1046-1047.

[97] François, Discours aux participants au séminaire « Le bien commun à l’ère numérique » (27
septembre 2019) : AAS 111 (2019), 1571.

[98] Cf. François, Message pour la LVIIIe Journée mondiale des Communications (24 janvier 2024),
L’Osservatore Romano, 24 janvier 2024, 8 : L’Osservatore Romano, 24 janvier 2024, 8. Pour une
discussion plus approfondie sur les questions éthiques soulevées par l’IA dans une perspective
chrétienne catholique, voir AI Research Group of the Centre for Digital Culture of the Dicastery for
Culture and Education, Encountering Artificial Intelligence : Ethical and Anthropological
Investigations (Theological Investigations of Artificial Intelligence, 1), ed. J. Gaudet, N. Herzfeld, P.
Scherz, J.J. Wales, Pickwick, Eugene 2024, 147-253.

[99] Sur l’importance du dialogue dans une société pluraliste, orientée vers une « éthique sociale
solide et stable », voir François, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), nn. 211-214 : AAS 112
(2020), 1044-1045.

[100] François, Message pour la LVIIe Journée Mondiale de la Paix (1er janvier 2024), n. 2 :
L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 2.

[101] François, Message pour la LVIIe Journée Mondiale de la Paix (1er janvier 2024), n. 6 :
L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 3. Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7
décembre 1965), n. 26 : AAS 58 (1966), 1046-1047.

[102] Cf. François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 112 : AAS 107 (2015), 892-893.



[103] François, Discours aux participants à la rencontre des « Dialogues de Minerve » (27 mars 2023)
: AAS 115 (2023), 464.

[104] Conseil pontifical pour les communications sociales, Ethique sur Internet (22 février 2002), n.
10.

[105] François, Exhort. apost. Christus vivit (25 mars 2019), n. 89 : AAS 111 (2019), 413-414, citant le
Document final de la quinzième Assemblée générale ordinaire du Synode des évêques (27 octobre
2018), n. 24 : AAS 110 (2018), 1593. Benoît XVI, Discours aux participants au congrès international
sur la loi morale naturelle promu par l’Université pontificale du Latran (12 février 2007) : AAS 99
(2007), 245.

[106] Cf. François, Enc Lett. Laudato si’ (24 mai 2015), nn. 105-114 : AAS 107 (2015), 889-893 ; Id.,
Exhort. Ap. Laudate Deum (4 octobre 2023), nn. 20-33 : AAS 115 (2023), 1047-1050.

[107] François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 105 : AAS 107 (2015), 889. Cf. l’Exhort. ap.
Laudate Deum (4 octobre 2023), nn. 20-21 : AAS 115 (2023), 1047.

[108] Cf. François, Discours aux participants à l’Assemblée plénière de l’Académie pontificale pour
la vie (28 février 2020) : AAS 112 (2020), 308-309.

[109] François, Message pour la LVIIe Journée Mondiale de la Paix (1er janvier 2024), n. 2 :
L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 2.

[110] François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 112 : AAS 107 (2015), 892.

[111] Cf. François, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), nn. 101, 103, 111, 115, 167 : AAS 112
(2020), 1004-1005,1007-1009,1027.

[112] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 26 : AAS 58 (1966),
1046-1047. Léon XIII, Lett. enc. Rerum novarum (15 mai 1891), n. 28 : Acta Leonis XIII, 11 (1892),
123.

[113] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 12 : AAS 58 (1966),
1034.

[114] Cf. Conseil pontifical Justice et Paix, Compendium de la doctrine sociale de l’Église (2004), n.
149.

[115] Conc. Œcum. Vat. II, Déclar. Dignitatis humanae (7 décembre 1965), n. 3 : AAS 58 (1966), 931.
Cf. François, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 50 : AAS 112 (2020), 986-987.

[116] François, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 50 : AAS 112 (2020), 986-987.

[117] François, Lettre encyclique. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 47 : AAS 107 (2015), 865. Cf. Id.,
Exhort. ap. Fratelli tutti (25 mars 2019), nn. 88-89 : AAS 111 (2019), 413-414.

[118] Cf. François, Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 88 : AAS 105 (2013), 1057.

[119] François, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 47 : AAS 112 (2020), 985.

[120] Cf. François, Discours à la session du G7 sur l'intelligence artificielle à Borgo Egnazia
(Pouilles) (14 juin 2024) : L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 2.

[121] Cf. François, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 50 : AAS 112 (2020), 986-987.



[122] Cf. E. Stein, Zum Problem der Einfühlung, Buchdruckerei des Waisenhauses, Halle 1917 (tr. it.
Il problema dell’empatia, Milano 1985).

[123] Cf. François, Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 88 : AAS 105 (2013), 1057
: « De même que certains voudraient un Christ purement spirituel, sans chair et sans croix, ils exigent
aussi des relations interpersonnelles uniquement médiatisées par des dispositifs sophistiqués, par des
écrans et des systèmes qui peuvent être allumés et éteints à volonté. En attendant, l’Évangile nous
invite toujours à courir le risque de rencontrer le visage de l’autre, avec sa présence physique qui
interpelle, avec sa douleur et ses exigences, avec sa joie contagieuse dans un corps à corps constant.
La foi authentique dans le Fils de Dieu fait chair est inséparable du don de soi » ; Conc. Œcum. Vat. II,
Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 24 : AAS 58 (1966), 1044-1045.

[124] Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclar. Dignitas infinita (8 avril 2024), n. 1.

[125] Cf. François, Discours aux participants au Séminaire « Le bien commun à l’ère numérique » (27
septembre 2019) : AAS 111 (2019), 1570 ; Id., Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 18, 124-129 :
AAS 107 (2015), 854.897-899.

[126] François, Message pour la LVIIe Journée Mondiale de la Paix (1er janvier 2024), n. 5 :
L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 3.

[127] François, Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 209 : AAS 105 (2013), 1107.

[128] François, Discours à la session du G7 sur l'intelligence artificielle à Borgo Egnazia (Pouilles)
(14 juin 2024), L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 4 : L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 4. Pour
l’enseignement du pape François sur l’IA par rapport au « paradigme technocratique », cf. Id., Lett.
enc. Laudato si’ (24 mai 2015), nn. 106-114 : AAS 107 (2015), 889-893.

[129] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 26 : AAS 58 (1966),
1046-1047, cité dans le Catéchisme de l’Église catholique, n. 1912. Cf. Jean XXIII, Lett. enc., Mater
et magistra (15 mai 1961), n. 219 : AAS 53 (1961), 453.

[130] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 64 : AAS 58 (1966),
1086.

[131] François, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 162 : AAS 112 (2020), 1025. Cf. Jean-Paul
II, Lett. enc. Laborem exercens (14 septembre 1981), n. 6 : AAS 73 (1981), 591 : « Le travail est “pour
l'homme”, et non l’homme “pour le travail”. Avec cette conclusion, on reconnaît à juste titre la
prééminence du sens subjectif du travail sur le sens objectif ».

[132] François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 128 : AAS 107 (2015), 898. Cf. Id., Exhort. ap.
Amoris laetitia (19 mars 2016), n. 24 : AAS 108 (2016), 319-320.

[133] François, Message pour la LVIIe Journée Mondiale de la Paix (1er janvier 2024), n. 5 :
L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 3.

[134] Jean-Paul II, Lett. enc. Evangelium vitae (25 mars 1995), n. 89 : AAS 87 (1995), 502.

[135] Ibid.

[136] François, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 67 : AAS 112 (2020), 993, cité dans Id.,
Message pour la XXXIe Journée mondiale du Malade (11 février 2023) : L’Osservatore Romano, 10
janvier 2023, 8.



[137] François, Message pour la XXXIIe Journée Mondiale du Malade (11 février 2024) :
L’Osservatore Romano, 13 janvier 2024, 12.

[138] François, Discours au Corps diplomatique accrédité près le Saint-Siège (11 janvier 2016) : AAS
108 (2016), 120. Cf. Id., Lett. enc. Tous les frères (3 octobre 2020), n. 18 : AAS 112 (2020), 975 ; Id.,
Message pour la XXXIIe Journée Mondiale du Malade (11 février 2024) : L’Osservatore Romano, 13
janvier 2024, 12.

[139] Cf. François, Discours aux participants à la rencontre des « Dialogues de Minerve » (27 mars
2023) : AAS 115 (2023), 465 ; Id., Discours à la session du G7 sur l'intelligence artificielle à Borgo
Egnazia (Pouilles) (14 juin 2024) : L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 2.

[140] Cf. François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), nn. 105, 107 : AAS 107 (2015), 889-890; Id.,
Lett. end. Fratelli tutti (3 octobre 2020), nn. 18-21 : AAS 112 (2020), 975-976 ; Id., Discours aux
participants à la rencontre des « Dialogues de Minerve » (27 mars 2023) : AAS 115 (2023), 465.

[141] François, Discours aux participants à la rencontre promue par la Commission charité et santé
de la Conférence épiscopale italienne (10 février 2017) : AAS 109 (2017), 243. Ibid. 242-243 : « S’il y
a un secteur dans lequel la culture du rebut rend évidentes ses conséquences douloureuses, c’est
précisément le secteur des soins de santé. Lorsque la personne malade n'est pas placée au centre et
considérée dans sa dignité, on génère des attitudes qui peuvent aller jusqu'à la spéculation sur les
malheurs d'autrui. Et c’est très grave ! […] Le modèle d’entreprise dans le domaine de la santé, s’il est
adopté sans discernement [...] risque de produire des déchets humains ».

[142] François, Message pour la LVIIe Journée Mondiale de la Paix (1er janvier 2024), n. 5 :
L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 3.

[143] Conc. Œcum. Vat. II, Déclar. Gravissimum educationis (28 octobre 1965), n. 1 : AAS 58 (1966),
729.

[144] Congrégation pour l’Éducation Catholique, Instr. pour l’application du mode d’enseignement à
distance dans les universités/facultés ecclésiastiques (2021), 2. Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Déclar.
Gravissimum educationis (28 octobre 1965), n. 1 : AAS 58 (1966), 729 ; François, Message pour la
XXLIXe Journée Mondiale de la Paix (1er janvier 2016), n. 6 : AAS 108 (2016), 57-58.

[145] François, Discours à la délégation du « Global Researchers Advancing Catholic Education
Project » (20 avril 2022) : AAS 114 (2022), 580.

[146] Cf. Paul VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), n. 41 : AAS 68 (1976), 31 : « Si
l’homme contemporain écoute les maîtres, c'est parce qu’ils sont des témoins », citant Id., Discours
aux membres du « Consilium de Laicis » (2 octobre 1974) : AAS 66 (1974), 568.

[147] J.H. Newman, The Idea of a University Defined and Illustrated, Discourse 6.1, Basil Montagu
Pickering, London 18733, 125-126.

[148] Cf. François, Rencontre avec les étudiants du Collège Barbarigo de Padoue à l'occasion du
100e anniversaire de sa fondation (23 mars 2019) : L’Osservatore Romano, 24 mars 2019, 8 ; Id.,
Discours aux recteurs, aux professeurs, aux étudiants et au personnel des universités et des
institutions pontificales romaines (25 février 2023) : AAS 115 (2023), 316.

[149] François, Exhort. ap. Christus vivit (25 mars 2019), n. 86 : AAS 111 (2019), 413, citant XVe

Assemblée générale ordinaire du Synode des évêques, Document final (27 octobre 2018), n. 21 : AAS
110 (2018), 1592.



[150] J.H. Newman, The Idea of a University Defined and Illustrated, Discourse 7.6, Basil Montagu
Pickering, London 18733, 167.

[151] Cf. François, Exhort. ap. Christus vivit (25 mars 2019), n. 88 : AAS 111 (2019), 413.

[152] Dans un document stratégique de 2023 sur l’utilisation de l’IA générative dans l’éducation et la
recherche, l’UNESCO note : « L’une des questions clés [de l'utilisation de l’IA générative (GenAI)
dans l’éducation et la recherche] est de savoir si les humains peuvent éventuellement céder des
niveaux élémentaires de processus de pensée et d’acquisition de compétences à l’IA, et se concentrer
plutôt sur des capacités cognitives d’ordre supérieur basées sur les réponses fournies par de tels
systèmes ». L'écriture, par exemple, est souvent associée à la structuration de la pensée. Avec GenAI
[...], les écrivains peuvent désormais partir d'un plan bien organisé fourni par l’algorithme. Certains
experts ont décrit l’utilisation de la GenAI pour générer des textes de cette manière comme « écrire
sans penser » » (UNESCO, Guidance for Generative AI in Education and Research [2023], 37-38). La
philosophe germano-américaine Hannah Arendt a prévu cette possibilité dès son livre de 1959, La
condition humaine, et a mis en garde : « S’il devait finalement s’avérer que la connaissance (au sens
de savoir-faire) et la pensée se sont séparées une fois pour toutes, alors nous deviendrions
effectivement des esclaves inutiles, non pas tant des machines que de notre savoir-faire » (H. Arendt,
The Human Condition, The University of Chicago Press, Chicago 20182, 3 ; tr. it. Vita activa. La
condition humaine, Milan 2017).

[153] François, Exhort. ap. Amoris laetitia (19 mars 2016), n. 262 : AAS 108 (2016), 417.

[154] François, Message pour la LVIIe Journée Mondiale de la Paix (1er janvier 2024), n. 7 :
L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 3. Cf. Id., Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 167 :
AAS 107 (2015), 914.

[155] Jean-Paul II, Const. apost. Ex corde Ecclesiae (15 août 1990), n. 7 : AAS 82 (1990), 1479.

[156] François, Const. apost. Veritatis gaudium (29 janvier 2018), n. 4c : AAS 110 (2018), 9-10.

[157] François, Discours à la session du G7 sur l'intelligence artificielle à Borgo Egnazia (Pouilles)
(14 juin 2024) : L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 3.

[158] Par exemple, elle pourrait aider à accéder aux « multiples [...] ressources que l’homme possède
pour favoriser le progrès dans la connaissance de la vérité » recueillies dans les œuvres philosophiques
(Jean-Paul II, Lett. enc. Fides et ratio [14 septembre 1998], n. 3 : AAS 91 [1999], 7). Cf. Ibid. n. 4 :
AAS 91 (1999), 7-8.

[159] Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclar. Dignitas infinita (8 avril 2024), n. 43. Cf. Ibid. nn.
61-62.

[160] François, Message pour la LVIIIe Journée mondiale des Communications (24 janvier 2024):
L’Osservatore Romano, 24 janvier 2024, 8.

[161] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 25 : AAS 58 (1966),
1053. Cf. François, Lett. enc., Fratelli tutti (3 octobre 2020), passim : AAS 112 (2020), 969-1074.

[162] Cf. François, Exhort. apost. Christus vivit (25 mars 2019), n. 89 : AAS 111 (2019), 414 ; Jean-
Paul II, Lett. enc., Fides et ratio (14 septembre 1998), n. 25 : AAS 91 (1999), 25-26: « Personne ne
peut être sincèrement indifférent à la vérité de son savoir. [C'est la leçon de saint Augustin lorsqu’il
écrit : « J'ai rencontré beaucoup de gens qui voulaient tromper, mais qui voulaient être trompés,
personne » », citant Augustin d’Hippone, Confessionum libri tredecim, X, 23, 33 : PL 32, 793.

[163] Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclar. Dignitas infinita (8 avril 2024), n. 62.



[164] Benoît XVI, Message pour la XLIIIe Journée Mondiale des Communications (24 mai 2009) :
L’Osservatore Romano, 24 janvier 2009, 8.

[165] Dicastère pour la Communication, Vers une pleine présence. Réflexion pastorale sur
l’engagement dans les médias sociaux (28 mai 2023), n. 41 ; Conc. Œcum. Vat. II, Déclar. Inter
mirifica (4 décembre 1963), nn. 4, 8-12 : AAS 56 (1964), 146.148-149.

[166] Cf. Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclar. Dignitas infinita (8 avril 2024), nn. 1, 6, 16, 24.

[167] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 26 : AAS 58 (1966),
1046. Léon XIII, Lett. enc. Rerum novarum (15 mai 1891), n. 32 : Acta Leonis XIII, 11 (1892), 127 : «
Il n’est permis à personne de violer impunément la dignité de l’homme, dont Dieu lui-même dispose
avec un grand respect », cité dans Jean-Paul II, Lett. enc. Centesimus annus (1er mai 1991), n. 9 : AAS
83 (1991), 804.

[168] Catéchisme de l’Église catholique, n. 2477, 2489 ; can. 220 CIC ; can. 23 CCEO ; Jean-Paul II,
Discours à l’occasion de la IIIe Conférence générale de l’épiscopat latino-américain (28 janvier
1979), III, 1-2 : Insegnamenti, II/1 (1979), 202-203.

[169] Cf. Mission de l’Observateur permanent du Saint-Siège auprès des Nations Unies, Déclaration
du Saint-Siège lors de la discussion thématique sur les autres mesures de désarmement et de sécurité
internationale (24 octobre 2022) : « Le respect de la dignité humaine dans l’espace numérique oblige
les États à respecter également le droit à la vie privée, en protégeant les citoyens d’une surveillance
intrusive et en leur permettant de défendre leurs données personnelles contre un accès non autorisé ».

[170] François, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 42 : AAS 112 (2020), 984.

[171] François, Message pour la LVIIe Journée Mondiale de la Paix (1er janvier 2024), n. 5 :
L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 3.

[172] François, Discours aux participants à la rencontre des « Dialogues de Minerve » (27 mars
2023) : AAS 115 (2023), 465.

[173] Le rapport intérimaire 2023 de l’Organe consultatif des Nations unies sur l’IA a dressé une liste
des « attentes initiales concernant l’aide de l’IA dans la lutte contre le changement climatique »
(Organe consultatif des Nations unies sur l’IA, Rapport intérimaire : Gouverner l’IA pour l’humanité
[décembre 2023], 3). Le document note que « conjointement avec des systèmes prédictifs qui peuvent
transformer les données en idées et les idées en actions, les outils basés sur l’IA peuvent aider à
développer de nouvelles stratégies et de nouveaux investissements pour réduire les émissions,
influencer de nouveaux investissements du secteur privé dans le net zéro, protéger la biodiversité et
construire une résilience sociale à grande échelle » (Ibid.).

[174] Il s’agit d’un réseau de serveurs physiques disséminés dans le monde entier qui permet aux
utilisateurs de stocker, de traiter et de gérer leurs données à distance, sans avoir besoin d'espace de
stockage ou de puissance de calcul dans les appareils locaux.

[175] François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 9 : AAS 107 (2015), 850.

[176] Ibid., n. 106 : AAS 107 (2015), 890.

[177] Ibid., n. 60 : AAS 107 (2015), 870.

[178] Ibid., nn. 3, 13 : AAS 107 (2015), 848.852.



[179] Augustin d’Hippone, De Civitate Dei, XIX, 13, 1: PL 41, 460.

[180] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), nn. 77-82 : AAS 58
(1966), 1100-1107 ; François, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), nn. 256-262 : AAS 112 (2020),
1060-1063 ; Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclar. Dignitas infinita (8 avril 2024), nn. 38-39 ;
Catéchisme de l’Église catholique, nn. 2302-2317.

[181] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 78 : AAS 58 (1966),
1101.

[182] François, Message pour la LVIIe Journée Mondiale de la Paix (1er janvier 2024), n. 6 :
L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 3.

[183] Cf. Catéchisme de l’Église catholique, nn. 2308-2310.

[184] Cf. Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), nn. 80-81 : AAS 58
(1966), 1013-1105.

[185] François, Message pour la LVIIe Journée Mondiale de la Paix (1er janvier 2024), n. 6 :
L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 3. Cf. Id., Discours à la session du G7 sur l'intelligence
artificielle à Borgo Egnazia (Pouilles) (14 juin 2024) : L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 2 : «
Nous devons garantir et protéger un espace de contrôle humain significatif sur le processus de choix
des programmes d'intelligence artificielle : la dignité humaine elle-même en dépend. »

[186] François, Discours à la session du G7 sur l'intelligence artificielle à Borgo Egnazia (Pouilles)
(14 juin 2024), L’Osservatore Romano, 14 juin 2024, 2. Cf. Mission de l’Observateur permanent du
Saint-Siège auprès des Nations unies, Déclaration du Saint-Siège au Groupe de travail II sur les
technologies émergentes à la Commission du désarmement des Nations unies (3 avril 2024) : « Le
développement et l'utilisation de systèmes d’armes autonomes létaux dépourvus de contrôle humain
approprié soulèveraient des préoccupations éthiques fondamentales, car de tels systèmes ne pourront
jamais être des sujets moralement responsables capables de respecter le droit humanitaire
international.

[187] François, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 258 : AAS 112 (2020), 1061. Cf. Conc.
Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 80 : AAS 58 (1966), 1103-1104.

[188] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 80 : AAS 58 (1966),
1103-1104.

[189] Cf. François, Message pour la LVIIe Journée Mondiale de la Paix (1er janvier 2024), n. 6 :
L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 3 : « Nous ne pouvons pas non plus ignorer la possibilité
que des armes sophistiquées se retrouvent entre de mauvaises mains, facilitant par exemple des
attaques terroristes ou des interventions visant à déstabiliser les institutions gouvernementales
légitimes. En définitive, le monde n'a vraiment pas besoin que les nouvelles technologies contribuent
au développement inique du marché et du commerce des armes, en promouvant la folie de la guerre ».

[190] Jean-Paul II, Acte de consécration à Marie Très Sainte à l’occasion du Jubilé des évêques (8
octobre 2000), n. 3 : Insegnamenti, XXIII/2 (2000), 565.

[191] François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 79 : AAS 107 (2015), 878.

[192] Benoît XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 51 : AAS 101 (2009), 687.

[193] Cf. Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclar. Dignitas infinita (8 avril 2024), nn. 38-39.



[194] Augustin d’Hippone, Confessionum libri tredecim, I, 1, 1 : PL 32, 661.

[195] Cf. Jean-Paul II, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987), n. 28 : AAS 80 (1988),
548 : « On comprend mieux aujourd’hui que la seule accumulation de biens et de services [...] ne suffit
pas pour atteindre le bonheur humain. Par conséquent, la disponibilité des nombreux avantages réels
apportés ces derniers temps par la science et la technologie, y compris la technologie de l’information,
n’apporte pas non plus la libération de toutes les formes d’esclavage. Au contraire, [...] si toute la
masse des ressources et des potentialités mises à la disposition de l’homme n’est pas gouvernée par
une compréhension morale et une orientation vers le vrai bien de la race humaine, elle se retourne
facilement contre lui pour l’opprimer ». Ibidem, n. 29, 37 : AAS 80 (1988), 550-551, 563-564.

[196] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 14 : AAS 58 (1966),
1036.

[197] François, Lett. enc. Dilexit nos (24 octobre 2024), n. 18 : L’Osservatore Romano, 24 octobre
2024, 6.

[198] Ibid., n. 27 : L’Osservatore Romano, 24 octobre 2024, 5.

[199] Ibid., n. 25 : L’Osservatore Romano, 24 octobre 2024, 5-6.

[200] François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 105 : AAS 107 (2015), 889. R. Guardini, Das
Ende der Neuzeit, Werkbund Verlag, Würzburg 1965, 87ff. (tr. it. La fine dell'epoca moderna, Brescia
1984).

[201] Conc. Œcum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes (7 décembre 1965), n. 34 : AAS 58 (1966),
1053.

[202] Jean-Paul II, Lett. enc. Redemptor hominis (4 mai 1979), n. 15 : AAS 71 (1979), 287-288.

[203] N. Berdjaev, « Man and Machine », in C. Mitcham - R. Mackey (edd.), Philosophy and
Technology : Readings in the Philosophical Problems of Technology, The Free Press, New York
19832, 212-213.

[204] Ibid., 210.

[205] G. Bernanos, « La révolution de la liberté » (1944), in Id., Le Chemin de la Croix-des-Âmes,
Rocher, Monaco 1987, 829.

[206] Cf. François, Rencontre avec les étudiants du Collège Barbarigo de Padoue à l’occasion du
100e anniversaire de sa fondation (23 mars 2019) : L’Osservatore Romano, 24 mars 2019, 8; Id.,
Discours aux recteurs, aux professeurs, aux étudiants et au personnel des universités et des
institutions pontificales romaines (25 février 2023) : AAS 115 (2023), 316.

[207] François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 112 : AAS 107 (2015), 892-893.

[208] Cf. Bonaventure de Bagnoregio, Collationes in Hexaemeron, XIX, 3 ; François, Lett. enc.
Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 50 : AAS 112 (2020), 986 : « L’accumulation écrasante
d’informations qui nous inonde n’équivaut pas à une plus grande sagesse. La sagesse n’est pas
fabriquée par des recherches impatientes sur Internet, ni une somme d’informations dont la véracité
n’est pas assurée. De cette façon, on ne mûrit pas dans la rencontre avec la vérité ».

[209] François, Message pour la LVIIIe Journée mondiale des Communications (24 janvier 2024) :
L’Osservatore Romano, 24 janvier 2024, 8.



[210] Ibid.

[211] Ibid.

[212] François, Exhort. ap. Gaudete et exsultate (19 mars 2018), n. 37 : AAS 110 (2018), 1121.

[213] François, Message pour la LVIIe Journée Mondiale de la Paix (1er janvier 2024), n. 6 :
L’Osservatore Romano, 14 décembre 2023, 3. Cf. Id., Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 112 :
AAS 107 (2015), 892-893 ; Id. Esort. ap. Gaudete et exsultate (19 mars 2018), n. 46 : AAS 110 (2018),
1123-1124.

[214] Cf. François, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 112 : AAS 107 (2015), 892-893.

[215] Cf. François, Discours aux participants au Séminaire « Le bien commun à l’ère numérique » (27
septembre 2019) : AAS 111 (2019), 1570-1571.

 

 

 

 


